

اضْرَاعُ عَلَى  
الْمَوْقِفِ الشَّيْخِي  
مِنْ أَصْحَابِ الرَّسُولِ وَعَبْدِ اللَّهِ

المنْكِرُ لِلْإِسْلَامِي  
الدَّكْرُ مُحَمَّدٌ عَمَّارَة

أَصْنَوْا عَلَى  
الْمَوْقِفِ الشَّعْبِيِّ مِنْ أَصْحَابِ الْوَالِدِينِ

إِنْ أَرِيدُ إِلَّا إِلَصْلَاحَ مَا أَسْطَعْتُ (٨)

# أَضْوَاءُ عَلَى الْمَوْقِفِ الشَّيِّئِ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

الْمَذْكُورُ لِلْإِسْلَامِ

الْذِكْرُ حَمْلَ عَادَةٍ

مَذْكُورُ الْأَصْلُ بِالْبَخْرَىٰ

الطبعة الأولى  
الطبعة الأولى  
الطبعة الأولى

١٤٣٥ - ٤٠٩ هـ

رقم الإبداع بدار الكتب المصرية  
٢٥٦٧ - ١١ / ١ / ٢٠٠٩

I S B N  
977-5291-92-5

بطاقة مهرسة

فهرسة أئماء الشر . إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية  
إدارة الشؤون الفنية

عمارة ، محمد

أضواء على الموقف الشيعي من أصحاب رسول الله ﷺ / محمد عمارة .  
القاهرة : مكتبة الإمام البخاري للنشر والتوزيع ، ٢٠٠٩ ، ٢٠٠٩ .  
٨٠ ص ٤ ٢٠ سـ ( إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت : ٨ )  
٩٢ ٥٢٩١ ٩٧٧

١- الشيعة آراء ومعتقدات

أ. العرائج ب. السلسلة

٢٤٧

مكتبة الإمام البخاري للنشر والتوزيع

القاهرة : ٣ زربال الزرقاء . ملتقى الماجistrالى . ٢٠١٤/٢٠١٣  
مترال ٣٦٧٩٧ - ٢٠٢٣٦٧٩٧ - ٩٧٦٩١١٤



## مُقْنَفَةٌ

غير وارد .. ولا مقبول .. ولا معقول أن يطلب صاحب « مذهب » إلغاء المذاهب الأخرى ، ولا أن يحلم مذهب من المذاهب بالتفريغ والحلول محل مذهب الآخرين .

وإذا كان القرآن الكريم قد قال لأهل الشرك والوثنية - على لسان رسول الله ﷺ **لَكُمْ دِيْنُكُمْ وَلِيَ دِيْنِي** [ الكافرون : ٦ ] .

وتحدث - هذا القرآن الكريم - عن تعدد الشرائع في دين الله الواحد .. وعن اختلاف الإنسانية الواحدة إلى مناهج وثقافات وحضارات وألسنة ولغات وقوميات : **إِلَّا كُلُّ جَمَعَنَا مِنْكُمْ شَرِيعَةٌ وَمِنْهَاجٌ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أَنَّمَا وَاجِدَةً** [ المائدة : من الآية ٤٨ ] . **وَمِنْ عَبْرِيَّهِ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَأَخْلَقَ أَسْنَدَكُمْ وَأَلْوَنَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرٌ لِلْمُعْلَمِينَ** [ الروم : ٢٢ ] فإن هذا القرآن الكريم - ومن ثم الإسلام - قد جعل الاختلاف الديني .. والثقافي .. والقومي .. والحضاري ، في إطار وحدة الإنسانية التي خلقها الله - سبحانه وتعالى - من نفس واحدة .. ثم جعلها شعورياً وقبائل لتعارف ، وتعاون على البر والتقوى ، لا على الإثم والعدوان .. قد جعل هذا الاختلاف شرطة من سنن الله التي لا تبدل لها ولا تحويل .. وليس مجرد حق من حقوق الإنسان .. وبالنسبة للإسلام - في كماله وأكماله - كما جاءنا به رسولنا محمد ﷺ فقد جمع المسلمين على خمسة جماع :

- ١ - وحدة العقيدة .
- ٢ - وحدة الشريعة .
- ٣ - وحدة الأمة .
- ٤ - وحدة الحضارة .

## ٥ - ووحدة دار الإسلام .

وفي إطار كل جامع من هذه الجوامع الخمسة - الثواب .. الممثلة ليهوية الأمة - أتاح الإسلام فرص التمايز والتعدد والاختلاف في الفروع والجزئيات والتفاصيل .

« في إطار العقيدة الواحدة : عرفت حضارتنا الإسلامية المذاهب الكلامية والتصورات الفلسفية التي تنوّعت بتنوّع عقول المخاطبين .. والتي فتحت آفاق الاجتهدات أمام العقل المسلم في سبيل المعرفة لثواب العقيدة الواحدة ، وفي تفاصيل علوم التوحيد وأصول الدين .. وذلك دونما تكثير أو نفي أو إقصاء .

« في إطار الشريعة الواحدة : عرفت حضارتنا الإسلامية المذاهب الفقهية التي تميزت واحتلّت في الفقه - علم الفروع - دونما خروج عن ثواب الشريعة - التي هي وضعيّة إلهي ثابت - ودونما تكثير أو نفي أو إقصاء .. فشعار كل إمام من أئمة هذه المذاهب الفقهية : « رأي صواب يتحمل الخطأ ، ورأي غيري خطأ يتحمل الصواب » .. « وكل إنسان يُؤخذ منه ويرد إلّا المعصوم - عليه الصلاة والسلام - حتى لقد أربأنا أئمة بعض المذاهب يتلمذون على أئمة المذاهب المخالفة .. وعرف تاريخنا الفقهي من الأئمة الكبار من كان يحتضن كل تراث الأمة الفقهي .. حتى كان بعضهم يُدرّس بمذهب .. وينقضى بمذهب ثان .. وينقضى بمذهب ثالث ! .. وذلك دونما خرج أو خروج عن المأثور ! .. فالفقه هو علّم الفروع ، تعدد اجتهداته في إطار وحدة شريعة الإسلام ..

« في إطار وحدة الأمة الإسلامية - التي هي فريضة دينية .. وضرورة حياتية - والجامعة في رعيتها أهل الديانات المختلفة - عرفت أمتنا الشّرائع المشروع والطبيعي في الشعوب والقبائل .. وفي الألسنة واللغات - ومن ثمّ القوميات - .. وفي الأجناس والألوان والأعراق .. ولم يأنف شعوب هذه الأمة أن يحكمه - بالإسلام - حاكم

يختلف عنه في الجنس أو اللون أو الإقليم .. لأن وحدة الأمة مثلث « جنسية الإسلام والمسلمين » .. فصلاح الدين الأيوبي [ ٥٣٢ - ٥٨٩ هـ / ١١٣٧ - ١١٩٣ م ] - الكردي - هو الذي وحدَ العرب وحكمهم وقادهم في أمجاد المعارك ضد الصليبيين .. وغداً مفخرة التاريخ العربي والإسلام ، على امتداد الأوطان والقوميات .. والقرون . ومحمد علي باشا الكبير [ ١١٨٤ - ١٢٦٥ هـ / ١٧٧٠ - ١٨٤٩ م ] الذي نشأ في « قولة » - باليونان - هو الذي بني مصر الحديثة ، وعمل على تجديد شباب الدولة العثمانية .. وبناؤه مكانة المرموقة في مصر والعالم العربي وفي إفريقيا ، دون أن يكون « فرعوني النسب » .. أو من سلالة عدنان أو قحطان ! .

« وفي إطار الحضارة الإسلامية الواحدة : تنوّع وتمايز العادات والتقاليد والأعراف وتعدد الثقافات الفرعية في إطار وحدة حضارة الإسلام ..

« وفي إطار وحدة دار الإسلام : تنوّع وتمايز الأقطار والأقاليم والولايات والأوطان .. دونما اعتراف من الأمة » بالحدود والحواجز « التي تُمْرِّقُ وحدة دار الإسلام . تلك « الحدود » التي فرضتها الهيمنة الاستعمارية الغربية ، وقبلت بها - وحافظت عليها - « الأطماء » ضيقـة الأفق ، التي خدّم أصحابها ويخدمون أعداء وحدة دار الإسلام ! ..

« هكذا كانت نعمة التعدد والتمايز والاختلاف في إطار الإسلام ، الذي جمع المسلمين على هذه الجماع الخمسة ، عبر تاريخه الطويل والعربي .. ولذلك ، كان التفكير .. والتفني .. والإقصاء هو العدو الأول لهذه النعمة العظمى التي أنعم الله بها على أمة الإسلام . فكل الأبواب مفتوحة .. وكل الآفاق ممتدة أمام العقل المسلم في الاجتهد والتجديد والتّوّع والاختلاف .. شريطة أن يضم كل ذلك على الأرض المشتركة لتوابع الإسلام ، وفي إطار الجماع التي جمعت عليها الإسلام كلّ الذين شهدوا ويشهدون أن لا إله إلا الله

محمدًا رسول الله .. دونما تكثير أو نفي أو إقصاء .

ولقد أصاب شيخ الإسلام ابن تيمية [١٣٢٨ م - ١٢٦٣ هـ / ٦٦١ - ٧٢٨ هـ] كبد الحقيقة عندما أعلن أن كل القضايا - حتى الأصولية - التي اختلف فيها المسلمون ، ليس في أي منها ما يؤدي إلى التكثير - والنفي والإقصاء من الملة - .. لأن أيًا من هذه القضايا لا تتوقف على معرفتها صحة الاعتقاد والإيمان بأصول الإسلام . نعم .. أعلن شيخ الإسلام ابن تيمية - باسم أهل السنة والجماعة - الذين يمثلون اليوم ٩٠% من أمم الإسلام - هذه الحقيقة الكبرى فقال : « .. وأهل الشّّرّ لا يندعون قولًا ، ولا ينكرون من اجتهادٍ فاختطا ، وإن كان مخالفًا لهم ، مُكْفَرٌ بهم ، مُشَجِّلٌ لدمائهم ، كما لم يكُفِّرُ الصحابةُ الْخُارِجُ ، مع تكثيرهم لعثانٍ وعلى ومن والاهما ، واستحلالهم لدماء المسلمين المخالفين لهم » .

فالوقوع في مستنقع التكثير لا يبرر الواقع في هذا المحظوظ .

ولقد استند شيخ الإسلام ابن تيمية ، في موقفه هذا - الحاسم والواضح - في رفض التكثير حتى لمن ينكرون أهل الشّّرّ والجماعة ويشتّجّون دماءهم وأموالهم .. استند إلى صحيح الشّّرّف البورى الشريف .. فقال : « وأما تكثير شخصٍ غٰلِمٍ إيمانه بمحنة الغلط في ذلك فعظيم ، فقد ثبت في الصحيح عن ثابت بن الصحاك عن النبي ﷺ قال : « .. ولغُرِّ المؤمنِ كُفَّيلٌ ، ومن رَمَى مُؤْمِنًا بِكُفْرِ فَهُوَ كُفَّيلٌ » ، وثبت في الصحيح أن « مَنْ قَالَ لِأَخْرِيَ : يَا كَافِرٌ ، فَقَدْ تَاءَ بِهِ أَخْدُهُمَا » وإذا كان تكثير المعين على سبيل الشتم كُفَّيلٌ ، فكيف يكون تكفيه على سبيل الاعتقاد ! » .

ثم يضُعُّ شيخ الإسلام ابن تيمية - في رفض التكثير - إلى القمة عندما يقطع بأن جميع القضايا التي اختلف فيها المسلمون لا يوجد - ولا يحير - الاختلاف في أي منها أي لون من ألوان التكثير والإخراج من الملة .. فيقول :

«والذي نختاره ألا تكفر أحداً من أهل القبلة ، والدليل عليه أن نقول : المسائل التي اختلفت أهل القبلة فيها ، مثل : أن الله تعالى هل هو عالم بالعلم أو بالذات ؟ . وأنه تعالى هل موجود لأفعال العباد أم لا ؟ . وأنه هو متحيز ؟ وهل هو في مكان وجهة ؟ . وهل هو مرئي أم لا ؟ . لا تخلو إما أن تتوقف صحة الدين على معرفة الحق فيها أو لا تتوقف . والأول باطل ؛ إذ لو كانت معرفة هذه الأصول من الدين لكان الواجب على النبي ﷺ أن يطالبهم بهذه المسائل ، ويبحث عن كيفية اعتقادهم فيها ، فلما لم يطالبهم بهذه المسائل ، بل ما جرى حديث من هذه المسائل في زمانه ، عليه السلام ، ولا في زمان الصحابة والتابعين ، رضي الله عنهم ، علمنا أنه لا تتوقف صحة الإسلام على معرفة هذه الأصول ، وإذا كان كذلك ، لم يكن الخطأ في هذه المسائل قادرًا في حقيقة الإسلام ، وذلك يقتضي الامتناع عن تكفير أهل القبلة .

إن الكفر حكم شرعي مطلق عن صاحب الشريعة ، والعقل قد يغلو في صواب القول وخطئه ، وليس كل ما كان خطأ في العقل يكون كفراً في الشرع ، كما أنه ليس كل ما كان صواباً في العقل ثاب في الشرع معرفته . وقد نقل عن الشافعي ، رضي الله تعالى عنه ، أنه قال : لا أرد شهادة أهل الأهواء ، إلا الخطأية ، فإنهم يعتقدون جل الكذب . أما أبو حنيفة ، رضي الله تعالى عنه ، فقد حكى الحاكم [٢٣٤ هـ ٩٤٥ م] صاحب (المختصر) في كتاب (المنتقى) عن أبي حنيفة ، رضي الله عنه ، أنه لم يكفر أحداً من أهل القبلة . وحكي أبو بكر الرازي عن الكرخي [٢٦٠ هـ ٣٤٠ - ٨٧٤] وغيره مثل ذلك .

هكذا بلغ شيخ الإسلام ابن تيمية القمة ، عندما قطع بأن مسائل الأصول ، التي اختلف فيها المسلمين ، لا تتوقف على معرفتها صحة الدين ، ومن ثم فليس في الخلاف حولها شيء من التكفير .

وقيل ابن تيمية ، غير حجّة الإسلام ، ومجدّد الأشعرية ، أبو حامد الغزالى [٤٥٠ - ٤٥٠ هـ / ١١١١ - ١٠٥٨ م] عن هذا موقف الثابت لأهل الشيعة في رفض التكبير لأحد من أهل القبلة ، فقال : .. عليك أن ترعى وتكلّف لسانك عن تكبير أهل القبلة ، وإن اختلفت طرّقهم ، ماداموا متمسّكين بقول : «إلا إله إلا الله محمد رسول الله» ، صادقين بها ، غير منافقين لها .. فإن التكبير فيه خطر ، والسكوت لا يخطر فيه .. والمبادرة إلى التكبير إنما تغلب على طباع من يغلب عليهم الجهل .. والخطأ في تزكى ألف كافر أهون من الخطأ في سفك مجحمة من دم مسلم » . هكذا ازدان تراث الإسلام بإجماع أئمّة أهل الشيعة والجماعة على رفض التكبير ، والتجذير من الانزلاق إلى مستنقعه الوخيم .

وفي عصرنا الحديث - وبعد تجاوز الأمة لمرحلة الجمود والتقليد ، وعصر التراجع الحضاري - وجدنا الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبد العليم [١٢٦٦ - ١٢٢٣ هـ / ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م] - وهو إمام المجددين في مدرسة الإحياء والتجديد الحديث - يسرّ على هذا النهج الإسلامي الثابت في رفض التكبير .. والتجذير منه .. فيقول : «إن الله - سبحانه وتعالى - لم يجعل للخلقية .. ولا للقاضي .. ولا للمفتى .. ولا لشيخ الإسلام أدنى سلطة على العقائد وتحrir الأحكام .. ولا يسوع لواحد منهم أن يدعى حق السيطرة على إيمان أحد أو عبادته لربّه ، أو ينماز عه طريق نظره .. قلّيس في الإسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة والدعوة إلى الخير والتغفير عن الشر ، وهي سلطة حوتها الله لأدنى المسلمين يقرع بها أنف أعلاهم ، كما حوتها لأعلاهم يتناول بها من أدناهم .. وليس لمسلم ، مهما علا كعبه في الإسلام ، على آخر ، مهما انحطّت منزلته فيه ، إلا حق النصيحة والإرشاد .. ولقد اشتهر بين المسلمين وغيرهم من قواعد أحكام دينهم أنه إذا صدّر قول من قائل يحتمل الكفر من مائة وجه ، ويحتمل الإيمان من وجه واحد ، تحمل على الإيمان ، ولا يجوز تحمله على الكفر » .

هكذا تأثّس الموقف الثابت لأهل السنة والجماعة على رفض التفكير لأحد من أهل القبلة ، الذين يشهدون إن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله .. ولقد تأثّس هذا الموقف الثابت على محكم القرآن الكريم : ﴿ يَتَأَبَّلُهَا الَّذِينَ مَاءَمُوا إِذَا  
صَرَّمْدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا نَقُولُوا لِمَنْ أَنْقَلَ إِلَيْكُمُ اللَّهُمَّ أَسْلَمْتَ مُؤْمِنًا  
تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَعْنَاهُ كَثِيرٌ كَذَلِكَ  
كُنْتُمْ إِنْ قَبْلَ فَعَنِّيَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا  
تَعْمَلُونَ خَيْرًا ﴾ [السّاء : ٩٤] . وفي تفسير هذه الآية الكريمة يقول الإمام القرطبي [٦٧١ هـ ١٢٧٣ م] : « إن في هذا التوجيه الإلهي من الفقه ياب عظيم وهو أن الأحكام تُناظر بالعقلان والظاهر ، لا على القطع واطلاع السرائر ، فالله لم يجعل لعبادة غير الحكم بالظاهر » .

كما تأثّس هذا الموقف الرافض للتفكير على البيان النبوّي للبلاغ القرآني –  
الشّيّة النبوّية الشريفة – فلقد روى أسماعيل بن زيد – رضي الله عنهما – فقال :  
« بَعْثَارُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي سَرِيرَةٍ ، فَصَبَحَتِ الْحُرْفَاتُ – [مَكَانٌ] – مِنْ جَهِينَةٍ ،  
فَأَدْرَكَ رَجُلٌ ، فَقَالَ : « لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ » ، فَقَطَعَتْهُ نَفْسِي مِنْ ذَلِكَ ،  
فَذَكَرَهُ لِلنَّبِيِّ ﷺ فَقَالَ : « أَقَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَقَتَلَهُ » ! .

– قال ، قلت : يارسول الله ، إنما قالها حوفاً من السلاح .

– قال ﷺ : « أَفَلَا شَفِقْتَ عَنْ قَلْبِهِ لَتَعْلَمُ أَقَالَهَا أَمْ لَا » ! .

– فما زال يكررها حتى تعمّتْ أني أسلّمْتُ يومئذ » .. رواه مسلم ،  
وأبو داود ، وابن ماجة ، والإمام أحمد – .

وفي شرّح هذا الحديث ، يقول الإمام النووي [٦٣١ هـ ١٢٣٣ م] : « إنما كُلُّتْ بالعمل الظاهر وما ينطّق به اللسان ، وأما القلب  
فليس لك طريق إلى معرفة ما فيه » .

هكذا تأثّس « فِكْرُ » أهل السنة والجماعة في « رَفْضِ التَّفْكِيرِ » على البلاغ

القرآن ، وعلى البيان النبوي لهذا البلاغ .

بهذا الموقف الواضح والحاصل لأهل السنة والجماعة - من قضية التكفير -

نقدم لهذه الدراسة التي تتناول موقف الشيعة من صحابة رسول الله ﷺ ورضي

عنهم .. ذلك الموقف الذي يحكم على جمهور الصحابة بالكفر والردة

والنفاق والضلال .. والذي يعمم هذا الحكم على كل من يوالى أحدها من هؤلاء

الصحابة .. أي يعمم هذا التكفير ليشمل ٩٠% من أمم الإسلام ، غير الأجيال

المختلفة والمتأتية للمسلمين منذ عصر الصحابة وحتى هذه اللحظات !! ..

أما الهدف من هذه الدراسة فهو: دعوة عقلاء الشيعة وحكمائها - وهم

كثيرون - إلى مراجعة هذا « التراث التكفيري » حفاظاً على وحدة الأمة - التي

هي فريضة دينية وضرورة حياتية .. ومنعاً للنفي والإقصاء .. وحذرنا من أن

يروعوا بهذا الذي يفترونه على صحابة رسول الله ﷺ ، الذين حَتَّمُوا الرسول

على عبده .. والذين رضي الله عنهم ورضيوا عنه - في محكم القرآن الكريم =

.. والذين أقاموا الدين .. وأمسوا الدولة .. ووضعوا قواعد الحضارة .. وأزدواجا

قوى الطغيان العظيم - الفرس والروم - فحرروا الأوطان والضمائر ، يوم فتحوا

في ثمانين عاماً أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون ! .. وبذلك أورثونا

أعظم نعم الله علينا : نعمة الإسلام .. ودار الإسلام .. وحضارة الإسلام ..

والله نسأل أن يُرْفَقَنَا جميعاً - سُنة وشيعة - إلى : إعلان التحرير والتجريم

لتكفير كل من يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وتنقية تراث

المذاهب الإسلامية - الشيعة والشيعة - من هنا « الفحش الفكري » ، المتمثل

في جريمة التكفير .. إنه - سبحانه وتعالى - خير مسؤول ، وأكرم مجيب .

د . محمد عمارة

تحميم  
في القضايا الأخلاقية التي باعدت بين الله والشيعة



## مدخل :

في الحديث عن العلاقة بين الشيعة والشيعة .. علينا أن نتحلى بالموضوعية والشجاعة والصراحة التي تجعلنا نُقلّل : أن الخلاف بينهما قد مثُل - ولا يزال يُمثّل «أعمق وأعقد وأخطر الخلافات التي حديث بين المسلمين على امتداد تاريخ الإسلام» . وإذا كان التاريخ الإسلامي قد شهد خلافات فكرية وسياسية عميقة ومعقدة بين عدد من الفرق الإسلامية - كالخلاف بين الخوارج وبين أهل الشيعة ، والاختلاف بين المعتزلة وبين الأشعرية والماتريدية - ثم تجاوز التطور هذه الاختلافات .. فإن الخلاف بين الشيعة والشيعة قد تميّز بأمررين جعلاه أعمق وأعمق من سائر تلك الاختلافات التي مازايزت بين سائر فرق المسلمين .

**الأمر الأول :** هو ذهاب الشيعة إلى وضع أساس الخلاف - نظرية الإمامة - بين العقائد الدينية ومبادئ الاعتقاد وأصوله وثوابه .. أي جعلها ثابتاً من ثوابت الاعتقاد الديني وليس مجرد «فِكْر» و «اجتهاد» إنساني تجري عليه سُنّ التجديد والتطوير والتغيير .

**الأمر الثاني :** هو تميّز الحياة الدينية والاجتماعية الشيعية بتحويل مفردات هذا الخلاف ومروياته وتراثه وتاريخه وأدياته إلى «منهج تربوي» نصّاع به العقول والوجدانات وتشحّن به الذكريات منذ الولادة وحتى مراسم الدفن والعزاء على النحو الذي يجعل الإنسان الشيعي مشحوناً يكُمّ من نقاط الافتراق وأسباب العداء لمن تصورهم أعداء

آل البيت «التواصب» المغتصبين لحقهم الإلهي في الإمامة .. تجددها الذكريات والمناسبات والزيارات التي لا يخلو منها وقت من الأوقات .. هذه الشحنات الدينية والنفسية والعاطفية ضد أهل السنة ، الذين يضعهم هذا المنهاج التربوي في سلسلة واحدة ، منذ أبي بكر الصديق ٥١ ق هـ - ١٣ هـ / ٥٧٣ م - ٦٢٤ م [ وجمهور الصحابة وحتى كاتب هذه الصفحات ! ]

نعم «إننا أمم أعقد وأعمق خلاف حذث في تاريخ الأمة الإسلامية» . وفي التقريب الحقيقي بين الشيعة والشيعة . نجد أنفسنا أمام مهمة كبيرة ، إن لم تكن مستحيلة فإنها من أصعب المهام التي تواجه العقل المسلم - الشيعي والشيعي - وذلك إذا التزمنا أمانة العلم والعلماء ولم تجرفنا أساليب السامة والإعلاميين ! .

\*\*\*

لقد رصد الدكتور أحمد الكاتب - في كتابه [ السنة والشيعة : وحدة الدين - خلاف السياسة والتاريخ ] ست قضايا خلافية ، هي التي ياعتدين بين الشيعة والشيعة منذ تبلور الشيعة كفرقة - أو كفرق - وحتى الآن .. وبشيء من الاختصار ستناول هذه القضايا :

## ١ - الخلاف في الإمامة

عندما جعلها أهل الشئون من السياسات والفقهيات والفروع تخatarها الأمة التي هي مصدر السلطات السياسية - بالشوري والاختيار والبيعة .. ثم تراقب الأمة الإمام .. وتحاسبه .. وتعزله عند الاقتضاء .. بينما رأتها الشيعة « إماماً إلهياً » وشأنها سماوياً يُعْيَّنُ الله - سبحانه وتعالى - فيها الأئمة بالنصّ والوصيّة ..

فهؤلئك الذي اصطفاهم كما اصطفى الأنبياء والمرسلين ، وجعل لهم من « العصمة » والمكانة والسلطان ما يعلو على مكانة الملائكة المقربين والأنبياء والمرسلين .. ومن ثم قإن الإيمان بهذه « الإمامة الإلهية » هو عقيدة دينية ، ودعامة من الدعائم الثوابت للدين .. وليس اجتهاداً بشرئياً ينطوي إلى التجديد والاجتهاد والتحفيز ..

## ٢ - الخلاف حول القرآن الكريم

وهو خلاف ابتدعه علماء الشيعة الإيجاريون .. عندما لم يجدوا في المصحف المعتمد لدى الأمة الإسلامية - منذ عشر النبوة - ما يشهد لنظرتهم في « الإمامة الإلهية » المنحصرة في أئمتهم من آل البيت .. فلم يكتفوا « بالتأويل » لبعض الآيات ولما قالوا تحريف « التنزيل » القرآني تحريفاً أسقط - في رأي بعضهم - ثلثي القرآن الكريم ! .

لكن المدرسة الأصولية الشيعية - عند الإنبي عشرية - قد جاءت -

في القرن التاسع عشر الميلادي - فنفت حدوث تحريف في «التنزيل» ووقفت في تأييد نظرية الإمامة الإلهية عند «التأويل» . ولقد نشر . بطهران كتاب [أكذوبة تحريف القرآن بين الشيعة والشيعة] سنة ١٩٨٥ م .. للشيخ رسول جعفر بان - يحمل هذه المراجعة لدعائى تحريف القرآن الكريم ولقد رَجَحْتُنا بهذه المراجعة ، وقمنا بإعادة طبع الكتاب مع التقديم له - بالقاهرة سنة ٢٠٠٦ م .

### ٣- الخلاف حول الحديث النبوي الشريف

الذي أخذه أهل الشيعة والجماعة عن رسول الله ﷺ غير الرواية بينما أخذه الشيعة عن الأئمة لأنهم - في رأيهم - هم وحدهم المقصومون ، المؤمنون على الشريعة ، والقيمون حتى على القرآن .. أما الأئمة - بمن في ذلك الرواة فيجوز عليهم الضلال والكفر والردة والفسق .

### ٤- الخلاف حول التَّقْيَة

أي إظهار الإنسان غير ما يعطى - ولقد جعلها الشيعة ديناً يتذمرون به وروروا عن أحد أئمتهم : «أن التَّقْيَةَ ديني ودين آبائي .. ولا دين لمن لا تقية له » (١) .

ولقد استشهدوا على جواز التَّقْيَةَ بالآية القرآنية : ﴿ لَا يَتَّخِذُ الْمُؤْمِنُونَ أَلْكَفِينَ أُولَئِكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ

(١) الكافي ج ١ ص ٤٢٠ .

إِلَّا أَن تَسْقُوا مِنْهُنَّ نَعْدَةً وَيُعَذِّرُكُمْ اللَّهُ نَفْسَهُ وَإِلَى اللَّهِ الْمَعْبُرُ ۝ قُلْ إِن تُخْفِوْمَا فِي مُسْدُرِكُمْ أَوْ تُبَدِّلُهُ يَعْلَمُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَفَهِيَ ۝ [آل عمران : ٢٨ - ٢٩]

يُنَمَّا قَالَ أَهْلُ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ - انطلاقاً مِنْ مُنْطَوْقِ الْآيَةِ الْقُرْآنِيَّةِ - إِنَّهَا لَا تَجُوزُ إِلَّا عِنْدَ ضَرُورَةِ حِفْظِ النَّفْسِ فِي الْصَّرَاعِ مَعَ الْكَافِرِينَ - وَلَيْسَ فِي الْعَلَاقَاتِ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ - وَيَشَهِدُ لِذَلِكَ - أَيْضًا تَطْبِيقَاتِهَا فِي حَالِ عُمَارَ بْنِ يَاسِرَ [٥٧ ق. هـ - ٣٧ هـ - ٦٥٧ م] عِنْدَمَا تَنَطَّقَ بِكَلْمَةِ الْكُفَّارِ إِنْقَادًا لِنَفْسِهِ مِنَ الْهَلاَكِ أَنَّهُمْ تَعْذِيْهُمْ لَهُ ۝ إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِي لَا يُؤْمِنُونَ بِتَائِبَتِ اللَّهِ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ ۝ مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أَكْثَرَهُ وَقْلَمَهُ مُظْمِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَذِكْرِ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفَّارِ صَدِرَ فَعَلَيْهِمْ غَضْبُ رَبِّ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۝ ذَلِكَ يَأْنِمُهُمْ أَسْجَبُوا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكُفَّارِ ۝ [النَّحْل : ١٠٥ - ١٠٧]

أَمَا التَّقْيِيَّةُ خَارِجُ هَذَا الْإِطَّارِ ، فَإِنَّهَا - بِنَظَرِ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ - اسْتِحْلَالٌ لِلْكَذْبِ ، تَرْدَادٌ بِشَاعِرَتِهِ عِنْدَمَا يَعْدُهَا أَهْلَهَا بِدِينِ يَقْدِيْتُونَ بِهِ ، وَعِنْدَمَا تَمَارِسُ فِي التَّعَالِيمِ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ بِدِينٍ وَاحِدٍ .

#### ٥ - الْخَلَافُ فِي الْفَقَهِ

وَلَأَنَّ الْفَقَهَ - عِنْدَ الشِّيَعَةِ وَالسُّنَّةِ - هُوَ عِلْمُ الْفَرْوَعِ ، كَانَ هَذَا الْمِيدَانُ مِنْ مِيَادِينِ الْخَلَافِ هَيْئًا ، لَأَنَّ بَابَ الْاجْتِهَادِ فِيهِ مُفْتَوْحٌ لِمُنْاقِشَةِ الْقَضَايَا

الخلافية - من مثل نكاح المتعة وزيادة الشيعة في الأذان « حي على خير العمل » و « أشهد أنَّ علياً ولِيُ الله » والجمع الدائم لصلة العصر مع الظاهر ولصلة العشاء مع المغرب .

والحديث عن أن « العجائب المقدسة » الشيعية هي « الأشرف » بأفعل التفضيل - على حين أنَّ الحرمين - المكَّي والمدني - كلَّ منهما « مُشَرِّف » فقط لا غير .

وتسمية المساجد « حسینیات » بدلاً من اسمها القرآني - المساجد - ووضع أعداد من الأدعية والقنوت في الصلوات لتغيير صلوات أهل السنة والجماعة .

واستخدام عبارة مثل « باسمه تعالى » بدلاً من « بسم الله الرحمن الرحيم » و « صدق الله العلي العظيم » بدلاً من « صدق الله العظيم » إلى آخر هذه الاختلافات الفقهية ، التي هي في معظمها ثانوية وهيئة وإن لعبت دوراً سلبياً في تصوير الإسلام الشيعي - لدى العامة - وكأنَّه « إسلام موازي » ل الإسلام أهل السنة والجماعة .

الأمر الذي جعل فقهاء الشيعة لا يأخذون شيئاً عن فقه المذاهب الشيعية بينما فتح فقهاء السنة الأبواب لاحتضان كلَّ تراث المذاهب الفقهية الإسلامية ، وأجاز عدد من كبار علمائهم التبعيَّ على أيِّ من المذاهب الفقهية المعترضة والمدونة أصولها ضمن تراث الفقه الإسلامي العام .  
لقد أصدرت مصر موسوعتها الفقهية على المذاهب الشيعية : المالكي .. والحنفي .. والشافعى .. والحنفية .. والجعفري .. والزيدى ..

والإياضي .. والظاهري .. بينما نص دستور الجمهورية الإسلامية الإيرانية على أن المذهب الجعفري وحده هو مذهب إيران كلها - بمن فيها من الشيعة ! .. بل ونص هذا الدستور على أن جميع مواده قابلة للتتعديل باستثناء هذه المادة التي تحدد مذهب الدولة ! .

#### ٦. الخلاف الذي دار حول صحابة رسول الله ﷺ

فلقد انتقل رسول الله ﷺ إلى الرفيق الأعلى وعدد الذين دخلوا في دين الإسلام ١٢٤,٠٠٠ ( مائة وأربعة وعشرين ألفا ) - في جزيرة العرب التي كان عدد سكانها يومئذ مليون نسمة .

وعندما رضي علماء أهل الشيعة والجماعة أسماء « أعلام الصحابة » الذين تربوا في مدرسة النبوة ، والذين أقاموا الدين ، وأسسوا الدولة ، ووضعوا أسس الحضارة . والذين فتحوا في ثمانين عاماً أوسع مما فتح الرومان في ثمانية قرون . فازوا بهذه الفتوحات التحريرية قوى الهيمنة والقهر الحضاري - الروم - والفرس - ثم حزروا أضماماً شعوب الشرق - فتركوهن وما يديرون - بعد أن حزروا بلادهم من القهر الاستعماري والديني والحضاري ومن النهب الاقتصادي الذي دام عشرة قرون من « الإسكندر الأكبر » [ ٣٥٦ - ٣٢٣ ق. م ] في القرن الرابع قبل الميلاد - وحتى « هرقل » [ ٦١٠ - ٦٤١ م ] في القرن السابع للميلاد .

عندما رضي علماء أهل الشيعة والجماعة أسماء « أعلام الصحابة » - الذين أقاموا الدين وحملوا الشريعة ورورو الشيعة - وغيروا وجه الدنيا

واتجاه التاريخ .. رصدوا أسماء نحو ثمانية آلاف صحابي - منهم أكثر من ألف امرأة !

لكن الشيعة ذهبوا فحكموا على جمهور هؤلاء بالكفر .. والردة .. والنفاق .. والمرور من دين الإسلام .. ولم يستثنوا من هذه الأحكام الجائزه والغريبه والعجبية سوى أربعة أو خمسة أو أكثر قليلاً ثم ذهبوا فعممُوا هذه الأحكام على كل من ولَى أو أحبَ أحداً من هؤلاء الصحابة .. أي أنهم قد سجّلوا هذه الأحكام على سائر أهل السنة والجماعة الذين يمثلون ٩٠٪ من تعداد أمة الإسلام .

\*\*\*\*

تلك هي القضايا الخلافية الشُّتُّ التي باعدت بين الشيعة والسنة .. والتي جعلت الخلاف بينهما أخطر وأعقد وأعمق خلاف ظهر في تاريخ الإسلام والمسلمين .

لقد عرَّضَ الدكتور أحمد الكاتب - بأمانة العالم الناقد للغلو الشيعي في الإمامية والأئمة - معالم هذا الغلو السائد الآن في الفضاء الشيعي الإثني عشرى ، على التحوُّل الذي مُقناه من خلال النصوص التي نقلها ووثقها فوضعنها جميعاً - سُنة وشيعة أئمَّا «المهمة الصعبة» وإن لم تكن مستحيلة مهمَّة التقرِّيب الحقيقِي بين الفتنتين مثُلَّ الخلاف بينهما أعمق وأعقد الخلافات ظهرت واستمررت في تاريخ الإسلام .

بل إن الدكتور أحمد الكاتب هو القائل : «إن موضع الإمامية الإلهية لأهل البيت ، والعصمة ، والنص ، وموضع الإمام الثاني عشر

المهدي المنتظر الغائب .. والتي تشكل أساس المذهب الإمامي الإثني عشري هي مادة الخلاف الرئيسية مع بقية المسلمين ١ . فالامر ليس إذن « مجرد خلاف سياسي تجاوزه الزمن ، ولم يرق منه سوى بعض الرواسب والمخالفات البسيطة التي تشكل مادة جدية للخلاف » .

• • • •

والسؤال هو : هل هناك في مراجع الشيعة الإثني عشرية - غير الدكتور أحمد الكاتب - من لديه شجاعة المراجعة لهذا الاعتقاد في الوهية الإمامة وتاليه الأئمة ؟

أم أن هؤلاء المراجع قد أصبحوا سجناء لهذا الموروث القديم الذي بعثه « الغلة الجدد » في واقعنا الحديث والمعاصر ؟ !

إننا في واقع الأمر ، أمام نظرية شيعية ، جعلت من الوهية الإمامة وتاليه الأئمة « كهنوتاً » غريباً عن حقيقة الإسلام ، كما يعتقد أهل السنة والجماعة وتلك هي « القضية المعضلة » التي يجب أن توضع على مائدة الحوار بين العلماء العقلاة - من الشيعة و السنة - إذا كنا نريد حقيقاً التقرير الحقيقي بين هاتين الفرقتين من فرق المسلمين .

□ □ □ □

الْمَوْقِفُ الشَّعْبِيُّ  
مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

## نظريّة الإمامة الإلهيّة وأثرها على إسلامي

لقد أصاب الدكتور أحمد الكاتب كيدَ الحقيقة عندما قال : « إن نشوء نظرية الإمامة الإلهية لأهل البيت ، وتحولها إلى عقيدة دينية ، أو أصل من أصول الدين ، لدى الشيعة الإمامية ، أوقعهم في أزمة تاريخية وعداء نظري مع الشیخین [ أبي بکر وعمر ] وانفصال واقعی عن ثقافة أهل البيت وتاريخ الشيعة الأوائل الذين كانوا يکونون حبّاً واحتراماً كبيرين لأبی بکر وعمر .. فنشأة نظرية الإمامة الإلهية ، التي تحصر الحق في الحكم والخلافة في أهل البيت .. والتي قالت بالنصّ والتعيين والحصر في عليٍ وذریته إلى يوم القيمة .. قد انعكس سلباً على مبدأ الشورى الذين اعتبرتهم هذه النظرية غاصبين للخلافة من الإمام علي .. ولقد ظهرت هذه النظرية أول ما ظهرت في الكوفة أثناء ثورة الإمام زيد بن علي [ ٧٩ - ١٢٢ هـ / ٦٩٨ - ٧٤٠ ] على هشام بن عبد الملك [ ١٠٥ - ١٢٥ هـ / ٧٢٤ - ٧٤٣ م ] في كل سنة ١٢٢ هـ » .

وكذلك أحسن الدكتور أحمد الكاتب عندما قطع بزيف كثُر الروايات الشيعية التي تحدثت عن إكراه عليٍ بن أبي طالب على مبايعة أبي بکر ، وعن تهديد عمر بن الخطاب [ ٤٠ ق هـ / ٥٨٤ - ٦٤٤ م ] له ولغاظمة إن لم تتم المبايعة .. وعزا احتلّاق هذه الروايات إلى حاجة الشيعة لها كي تؤسس لنظرية الإمامة الإلهية .. وفي ذلك قال :

« لقد كان الإماميون بحاجة ماسة إلى روایة من ذلك القبيل ، حتى يثروا نظریتهم السیاسیة حول الإمامة الإلهیة لأهل البيت » فبالإضافة إلى النصوص التي جاءوا بها من أجل إثبات النص على الإمام علي ، والتأویلات التي قاموا بها لبعض الآیات القرآنیة ، كانوا بحاجة إلى أدلة تاریخیة تؤکد نظریتهم » .

« وبأمانة الناقد للتاریخ والواعی بحقائق هذا التاریخ ، رفض الدکتور أحمد الكاتب هذه الروایات المصنوعة ، واللاعقلانية .. وعمل أسباب اختلاقها .. فقال :

« ولكن التاریخ الإسلامی ، وتاریخ الإمام علي بالخصوص كان يکذب نظریتهم ويهدمها من الأساس ، فكيف يصح النص على الإمام بالخلافة ويقوم هو بالتنازل عن « حقه الشرعي » طواعیة ویایع أبي بکر ؟ ! .

إذن لابد أن يكون هناك عنف وإرهاب وقمع واستضعفاف له - [ للإمام علي ] « بیشت » أنه بایع تحت الضغط - والإکراه وأن بیعة أبي بکر كانت باطلة ، وكذلك مبدأ الشوری والاختیار .

ولعل المثير للسخریة أن تتم هذه العمليّة في القرن الثالث ، والقرن الرابع ، بعد غیاب أو فقدان أئمّة أهل البيت ، ووصول النظریة السیاسیة الإمامیة إلى طریق مسدود ... ١ .

• • •

إذن : فالعداء ، للصحابة وفي المقدمة منهم الخلفاء الراشدون - وما

طفحت به مصادر الشيعة من أحكام غريبة على الصحابة بالكفر والردة والنفاق ، إنما كان انعكاساً لنشوء نظرية الإمامة الإلهية ، التبرير رفض الشورى والاختيار ، وثبتت القول بالنصل والوصبة والتعيين والخروج من مأزرق بيعة علي لأبي بكر وعمر وعثمان ، وموالاته لهم ، وبصرته للخلافة في عهدهم . فنظرية الإمامة الإلهية - التي طرأت بعد قرنين من تاريخ الإسلام - هي التي استدعت هذا الموقف الغريب والشاذ من الصحابة والخلافة الراشدة » في القرن الثالث أو الرابع ، بعد غياب أو فقدان أئمة أهل البيت ، ووصول النظرية السياسية الإمامية إلى طريق مسدود » . لذلك كان طبيعياً أن يقود هذا التحليل العلمي ، الذي قدمه الدكتور أحمد الكاتب ، لموقف الشيعة من الصحابة .. أن يقوده إلى الحل الذي يخرج الشيعة من هذا التفق المظلم الذي حشروا أنفسهم فيه .

لقد كانت نظرية الإمامة الإلهية هي السبب الذي أفرز الموقف الشيعي من الصحابة .. ولذلك ، فإن الخروج من هذا الموقف الشيعي إنما يبدأ بإعادة النظر في هذه النظرية .. التي هي محور الخلاف وأساس الشقاق والانشقاق ..

وفي الإشارة إلى طريق الخروج من هذا التفق المظلم .. يقول الدكتور أحمد الكاتب :

« إن الفهم الصحيح لنظرية الإمامة ، وكونها نظرية « سياسية قديمة » ، وبائدة ، بدل أن تكون « عقيدة دينية » يُشكّل المقدمة الضرورية أمام التخلّي النهائي والحااسم عن تلك الاتهامات الباطلة [ للصحابة ]

ووضعها على رفوف التاريخ » .

هكذا وضع الدكتور أحمد الكاتب علماء الشيعة وحكماءها أمام الحقيقة ، التي يجب أن توضع على مائدة الحوار .. حوار العلماء الحكماء ..

• • • •

لقد رُوِّجَ الإمام علي بن أبي طالب ابنته أم كلثوم لعمرو بن الخطاب .. وسمى ثلاثة من أبنائه بأسماء أبي بكر وعمرو وعثمان .. وكان ركتار كينا في الخلافة هؤلاء الراشدین الثلاثة .

ولذلك ، فإن الانقلاب الشيعي على هؤلاء الخلفاء الثلاثة ، وعلى جمهور الصحابة ، والحكم عليهم بالكفر والردة والنفاق .. ولعنهم والدعاء عليهم في الأعياد والمناسبات الشيعية ، وعقب الصلوات إنما هو انقلاب على الإمام علي وعلى الأئمة من آل بيته .

هذا الانقلاب الذي طفحت مصادر الفكر الشيعي بشناعاته والذي نسبوا فيه إلى جعفر الصادق - كما جاء في [الأصول من الكافي ] للكليني [٣٢٩ هـ ٩٤١ م] - قوله :

« أَنَّ الْآيَةَ ۝ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا تُؤْمِنُوا وَهُمْ كُفَّارٌ ۝ [آل عمران: ٩٠] قد نزلت في أبي بكر وعمرو وعثمان .. وكذلك آية : ۝ إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُوا عَلَىٰ أَذْبَارِهِمْ تَبَدَّلَ مَا بَيْنَ أَنفُسِهِمُ الْهُدَىٰ ۝ الشَّيْطَنُ سُوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَأَنَّهُمْ ۝ [محمد: ٢٥] وأنهم « آمنوا بالنبي في أول الأمر ، وكفروا وأحياناً عرضت عليهم ولادة علي بن أبي طالب . وأنهم ارتدوا على الإيمان

في تزكٍ ولاية على .. .

كما ينسب الكليني - في [الروضة من الكافي] - إلى جعفر الصادق - في تفسير الآية ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرْبَابُ الَّذِينَ أَضَلَّنَا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِلَٰنِ مَجْعَلُهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونُوا مِنَ الْأَسْقَلِينَ ﴾ [فصلت: ٢٩] أنهما أبو بكر وعمر .. <sup>(١)</sup> .

« أما المجلسي . محمد باقر [١٠٣٧ - ١١١٠ هـ / ١٦٢٨ - ١٦٩٨ م] .

صاحب [مرأة العقول] . فإنه يقول في شرحه للكافي : « إن الجن المذكور في الآية هو عمر بن الخطاب ، سُمي بذلك لأنه كان شيطاناً إما لأنه كان شرك شيطان ؛ لأنه ولد زنى ، أو لأنه في المكر والخدع كالشيطان » <sup>(٢)</sup> .

« وينسب الكليني إلى جعفر الصادق : أن هؤلاء الخلفاء الثلاثة - أبو بكر وعمر وعثمان - [ لا يكلّهم الله يوم القيمة ولا يزكيّهم ولهم عذاب عظيم ] <sup>(٢)</sup> .

« ويقول المجلسي - في [العقائد] : « إنَّ ممَّا عَدَّ مِنْ ضروريات دِين الشِّيَعَةِ الإِمامِيَّةِ : البراءةُ مِنْ أَبِي بَكْرٍ

(١) الروضة من الكافي ج ٨ ص ٣٣٤ .

(٢) مرأة العقول ج ٢٦ ص ٤٨٨ .

(٣) الكافي ج ١ ص ٣٧٣ .

و عمر و عثمان و معاوية <sup>(١)</sup> كما يصفهم - في كتابه [ حق اليقين ] - بأنهم الأصنام الأربعية وأنهم وأتباعهم وأشياعهم شر خلق الله على وجه الأرض واعلم أن إطلاق لفظ الشرك والكفر على من يعتقد إماماً أميراً المؤمنين والأئمة من ولده يدل على أنهم مخلدون في النار <sup>(٢)</sup> .

« كما يروي - في كتابه [ بحار الأنوار ] - عن مولى علي بن الحسين قوله في أبي بكر و عمر : أنهما كافران ومن أحبهما <sup>(٣)</sup> .

« كما ذكر المرعشي في كتابه [ إحقاق الحق ] - وصف أبي بكر و عمر « بصنمي قريش » وأثبت نعّص الدعاء عليهما <sup>(٤)</sup> .

« و يذكر الشيخ المفيد [ ٣٣٨ - ٤١٣ هـ / ٩٥٠ - ١٠٢٢ م ] اتفاق الشيعة الإمامية على تكفير الذين قاتلوا علياً .. و يصفهم « بالناكثين والقاسطين والكافر والضلال الملعونين المخلدين في النار » <sup>(٥)</sup> .

أما شيخ الشيعة نعمة الله الجزائري [ ١٠٥٠ - ١١١٢ هـ / ١٦٤٠ - ١٧٠١ م ] فإنه يعلن المقارقة في الدين مع جمهور الصحابة و جميع أهل السنة والجماعة .. فيقول :

(١) العقائد ص ٥٨ .

(٢) حق اليقين ص ٥١٩

(٣) بحار الأنوار ج ٦٩ ص ١٣٧ ، ج ٢٣ ص ٢٩ .

(٤) إحقاق الحق ج ١ ص ٩٧ .

(٥) أوراق المقالات ص ٤٥ .

« إننا لم نجتمع معهم على إله ، ولا على إمام ، وذلـك أنهـم يقولـون : إن رـبـهم هو الـذـي كـان مـحـمـدـ نـبـيـهـ ، وـخـلـيـفـهـ أـبـو بـكـرـ ، وـنـحـنـ لا نـقـولـ بـهـذـا الـرـبـ ، وـلـا بـذـلـكـ النـبـيـ ، بل نـقـولـ : إن الـرـبـ الـذـي خـلـيـفـهـ أـبـو بـكـرـ لـيـس رـبـنـاـ ، وـلـا ذـلـكـ النـبـيـ نـبـيـنـاـ » (١) .

« وـيـرـوـيـ الـكـلـيـنـيـ هـذـا الـحـكـمـ الـقـاطـعـ بـكـفـرـ كـلـ منـ عـدـاـ الشـيـعـةـ الـإـثـنـيـ عشرـيـةـ ، عـنـ الـإـمـامـ الرـضـاـ ، الـذـي يـقـولـ ، كـمـا زـعـمـ الـكـلـيـنـيـ : « إـنـ شـيـعـتـاـ لـمـكـتـوبـونـ بـأـسـمـاـهـمـ ، وـأـسـمـاـهـمـ ، أـنـحـدـ اللـهـ عـلـيـنـاـ وـعـلـيـهـمـ الـمـيـثـاقـ يـرـدـونـ مـوـرـدـنـاـ وـيـدـخـلـونـ مـدـخـلـنـاـ لـيـسـ عـلـىـ مـلـةـ الـإـسـلـامـ غـيـرـنـاـ وـغـيـرـهـمـ إـلـىـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ » (٢) .

« وـبـعـبـارـةـ شـيـخـ الشـيـعـةـ وـمـرـجـعـهـمـ الـكـبـيرـ السـيـدـ مـحـمـدـ الشـيـرـازـيـ [ ١٣٣٨ـ هـ ١٩٢٠ـ مـ ] :

« فـإـنـ مـنـ جـحـدـ إـمـامـاـ مـنـ الـأـئـمـةـ الـإـثـنـيـ عـشـرـ - بـمـنـ فـيـ ذـلـكـ أـقـسـامـ الشـيـعـةـ غـيـرـ الـإـثـنـيـ عـشـرـيـةـ - هـمـ كـمـنـ قـالـ : إـنـ اللـهـ ثـالـثـ ثـلـاثـةـ » (٣) .

« وـحـتـىـ الـإـمـامـ أـبـوـ القـاسـمـ الـخـوـيـيـ [ ١٣١٧ـ هـ ١٤١٢ـ مـ / ١٨٩٩ـ هـ ١٩٩٢ـ مـ ] فـإـنـهـ يـقـولـ :

« إـنـهـ ثـبـتـ بـالـرـوـاـيـاتـ وـالـأـدـعـيـةـ وـالـزـيـارـاتـ جـواـزـ لـغـنـ المـخـالـفـينـ ،

(١) الأنوار النعمانية ج ٢ ص ٢٧٩ .

(٢) الكافي ج ١ ص ٢٢٣ .

(٣) الفقه ج ٤ ص ٢٦٩ .

ووجوب البراءة منهم ، وإكثار التبت عليهم ، واتهامهم ، والحقيقة فيهم - أي غيّبهم - لأنهم من أهل البدع والريب ، بل لا شبهة في تكفرهم ؛ لأن إنكار الولاية والأئمة حتى الواحد منهم والاعتقاد بخلافة غيرهم . يوجب الكفر والزنادقة ، وتدلّ عليه الأخبار المتواترة الظاهرة في كفر منكر الولاية .<sup>(١)</sup>

\*\*\*\*

إنّ هذه الشناعات - التي ملأت المجلدات - والتي غدت شعائر وأدعية وعبادات تُعبدُ بها جمهور الشيعة - هي في حقيقتها - انقلاب على خلق الإمام علي بن أبي طالب والأئمة من آل بيته .

ذلك أن الصحابة وإن اختلفوا في السياسة ، فإنهم لم يختلفوا في الدين ..

وحتى عندما يبلغ الخلاف السياسي بينهم حدّ الاقتتال فإن ذلك لم يخرج أبداً منهم من إطار الإيمان بثوابت الإسلام - لقد اجتهدوا في السياسة - أي في الفروع والفقهيات - فأصحاب قوم ، كُثُبْت لهم أجران وأحْصَأْ آخرين . فكان لهم أجر واحد ، هو أجر الاجتهد .

ولقد كان الإمام علي في مقدمة الذين أعلنا هذا المنهاج الإسلامي في النظر إلى فرقاء هذا الاختلاف - الذي اشتهر بالفتنة الكبرى - فقى موقعه «صفين » [٣٧ هـ ٦٥٧ م] التي مُثُلِّث ذروة الصراع بينه وبين معاوية بين أبي سفيان [٢٠ ق هـ - ٦٠٣ هـ ٦٨٠ م] أعلن الإمام علي

(١) مصباح الفقاهة ج ٢ ص ١١ .

عن الطبيعة السياسية - وليس الدينية - لهذا الصراع .. فقال - في مواجهة «الغلو الخوارجي» الذي حكم بالكفر على أطراف هذا الصراع : «والله لقد التقينا ، وربنا واحد ، ونبينا واحد ، ودعوتنا في الإسلام واحدة ، ولا تستریدهم في الإيمان بالله والتصديق برسوله ولا يستریدوننا والأمر واحد ، إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان ، وتحن منه براء» <sup>(١)</sup> «إننا والله ، ما قاتلنا أهل الشام على ما تورهم هؤلاء [الخوارج] - من التكفير والافتراق في الدين ، وما قاتلناهم إلا لتردّهم إلى الجماعة ، وإنهم لأخواننا في الدين ، قاتلنا واحدة ورأينا أننا على الحق دونهم» <sup>(٢)</sup> «لقد أصبحنا نقاتل إخواننا في الإسلام على ما دخلَ فيه من الزيف والاعوجاج والشبهة والتأويل ، فإذا طمعنا في خصلة يلم الله بها شعثنا وتدانى بها إلى البقية فيما يبتنا رغبنا فيها ، وأمسكنا عما سواها» <sup>(٣)</sup> .

وعندما سُئل الإمام علي عن «آخرة» قتلى الفريقيين - في صفين - قال : «إنني أرجو ألا يقتل أحد نقي قلبه . هنا ومنهم ، إلا

(١) ابن أبي الحديد [شرح نهج البلاغة] ج ١٧ ص ١٤١ . تحقيق : محمد أبو الفضل إبراهيم . طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ .

(٢) الباقلاطي [التمهيد في الرد على المحدثة والمعطلة والرافضة والخوارج والمعترضة] ص ٢٣٧ ، ٢٣٨ . تحقيق : محمد الحضيري . د . محمد عبد الهادي أبو ريدة . طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧ .

(٣) الإمام علي [نهج البلاغة] ص ١٤٧ ، ١٤٨ . طبعة دار الشعب . القاهرة .

أدخله الله الجنة » (١) .

فالاختلاف كله - في الفتنة الكبرى كلها - اختلاف في السياسة - التي هي من الفروع والفقهيات - ولم يكن خلافاً في الدين .. أي أنه في مناطق الاجتهداد في الفروع .

وإذا كان معيار الخلاف في أمهات عقائد الدين وأركانه هو « الإيمان » و « الكفر » فإن معيار الاختلاف في السياسة والفرع هو « الصواب » و « الخطأ » وفرقاء هذا الاختلاف - حتى ولو بلغ حد الاقتتال - لا يخرجون اختلافهم واقتتالهم من إطار الإيمان بدين الإسلام .

ويشهد على ذلك القرآن الكريم - الذي انطلق منه الإمام علي في تحديد طبيعة هذه الاختلافات - قوله - سبحانه وتعالى : ﴿ وَإِنَّ مُلَائِكَتَنَا مِنْ أَمْوَالِنَا أَفْتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَتَلُوا أَلَيْهِ تَبْغِي حَقَّ تَبْغِي إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فََاهَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَفْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ۚ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِلَحْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخْرِيَنَكُمْ وَأَنْهَا اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تَرْحُونَ ﴾ [ الحجرات : ٩ - ١٠ ] .

هكذا قال الإمام علي منطلقًا من القرآن الكريم - في الذين يغوا عليه وقاتلوه .. بينما قالت الشيعة - بلسان الشيخ المغید وغيره : « باتفاق الإمامية على تكfer الذين قاتلوا علينا .. ووصفهم بالناكثين والقاسطين

(١) التمهيد للباقلاوي - ص ٢٣٧ .

والكافر والضلال الملعونين المخلدين في النار » <sup>(١)</sup> .  
بل لقد بلغ الغلو بهذا الانقلاب الشيعي على منهاج الإمام علي والأئمة  
من أهل بيته إلى حد قول المجلسي :

« أعلم أن إطلاق لفظ الشرك والكفر على من يعتقد إماماً أميراً  
المؤمنين والأئمة من ولده يدل على أنهم مخلدون في النار » <sup>(٢)</sup> .  
لقد أجاهم الخطأ إلى المزيد والعديد من الأخطاء .. أجاهم الخطأ في  
تأليه الأئمة ، وفي جعل الإمامة عقيدة دينية وركتا من أركان الاعتقاد  
الديني ، إلى تكفير المخالفين وإخراجهم من الدين وإلى الحديث عن  
المذهب باعتباره ديناً مستقلاً وموازياً - وهذا أمر بالغ الخطورة - حتى قال  
نعمه الله الجزائري [ ١١١٢ هـ / ١٧٠١ م ] عن أهل السنة والجماعة :  
« إننا لم نجتمع معهم على إله ، ولا نبي ولا على إمام ، وذلك أنهم  
يقولون : إن ربهم هو الذي كان محمد نبيه ، و الخليفة أبو بكر ونحن لا  
نقول بهذا الرب ولا بذلك النبي بل نقول : إن رب الذي خليفة أبو  
بكر ليس ربنا ، ولا ذلك النبي نبياً » <sup>(٣)</sup> .  
ويقطع الكليني بهذا الافتراق في الدين مع كل من لا يؤمن بنظرية

(١) الشيخ المفید [ أوائل المقالات ] ص ٤٥ .

(٢) المجلسي [ بحار الأنوار ] ج ٢٣ ص ٣٩٠ .

(٣) نعمه الله الجزائري [ الأنوار التعمالية ] ج ٢ ص ٢٧٩ طبعة مؤسسة الأعلى ،

بيروت .

الإمامية الشيعية فنسب إلى الإمام الرضا [١٥٣ - ٢٠٣ هـ / ٧٧٠ - ٨١٨ م] وهو الثامن في سلسلة أئمة الإثنى عشرية - قوله : « إن شيعتنا لمكتوبون بأسمائهم وأسماء آياتهم أخذ الله علينا وعليهم الميثاق يردون موردننا ويدخلون مدخلنا ، ليس على ملة الإسلام غيرنا وغيرهم إلى يوم القيمة ... »<sup>(١)</sup> .  
 بل ويخرجون من الدين - مع أهل السنة والجماعة - حتى الشيعة غير الإثنى عشرية ! ..

فيقول السيد محمد الشيرازي [١٣٣٨ هـ ١٩٢٠ م] : « إن من جحد إماماً من الأئمة الإثنى عشر - بمن في ذلك سائر أقسام الشيعة غير الإثنى عشرية - هم كمن قال : إن الله ثالث ثلاثة »<sup>(٢)</sup> .

ويبلغ هذا التكفير والإقصاء من الدين حد العنصرية عند الشيخ المفید [٤١٣ هـ ١٠٢٢ م] ، الذي يقول : « إنه ليس أحد طاهر المولد ، وليس أحد على ملة الإسلام إلا الشيعة »<sup>(٣)</sup> .

ويظل هذا التراث التكفييري لكل من عدا الشيعة الإثنى عشرية - والذي ينته المدرسة الأصولية الاجتهدادية في القرن التاسع عشر الميلاد

(١) الكافي ج ١ ص ٢٢٣ .

(٢) السيد محمد السراري [الفقه] ج ٤ ص ٢٦٩ .

(٣) الشيخ المفید [الأمالی] ص ١٦٩ .

- يظلّ قائماً وسائداً لدى المراجع الكبار في الفضاء الشيعي المعاصر ..  
فيقول الإمام أبو القاسم الخوئي [ ١٣١٧ - ١٤١٢ هـ / ١٨٩٩ - ١٩٩٢ م ] :

« إنّه ثبت بالروايات والأدّعية والزيارات جواز لعن المخالفين ،  
ووجوب البراءة منهم ، وإكثار التسبّ عليهم ، واتهامهم ، والواقعة  
فيهم ، لأنّهم أهل البدع والريب ، بل لا شبهة في كفرهم : لأن إنكار  
الولادة والأئمة ، حتّى الواحد منهم ، والاعتقاد بخلافة غيرهم يوجب  
الكفر والزنادقة ، وتدلّ عليه الأعيّار المتواترة الظاهرة في كُفُرِ منكر  
الولادة » ! (١) .

\*\*\*\*

هكذا رأينا منهاج الإمام علي في النّظر إلى المخالفين - حتّى الدين يغوا  
عليه وقاتلوه - ... وهو المنهاج الذي انطلق فيه من القرآن الكريم ، الذي  
لم يخرج البغاء من حظيرة الإيمان بالإسلام ، وذلك لأنّ بغيهم وقتالهم  
إنما كان في الفروع والسياسات - ولم يكن في الدين وعقائده وأركانه .  
ورأينا كيف رَفَضَ الإمام علي موقف الخوارج ، الذين كفروا  
المخالفين ..

ثم رأينا الانقلاب الشيعي على منهاج الإمام علي .. حتّى لقد تفوقوا في  
هذا « الانقلاب التّكفيري » على الخوارج القدماء !! .

(١) الخوئي [ مصباح الفقاهة ] ج ٢ ص ١١ .

وازاء هذه «الحقيقة المرة» نجد أنفسنا - شيعة - أمام ضرورة إعادة النظر في هذا «تراث التكفيري» ، الذي امتلأ وتمتلئ به مصادر الفكر الشيعي .. والذي يصوغ العقائد والعقول والوجدانات عند خريجي الحوزات العلمية - ومنهم المراجع الكبار - وتبغى لهم عامة المقلدين . وهو التراث القائم في حقل الشيعة والتشيع منذ تشوئ نظرية الإمامية وتاليه الأئمة وحتى هذه اللحظات .

وإذا لم نمتلك الشجاعة الأدبية والفكيرية التي تجعلنا نضع هذه القضية - قضية تكفير الآخر ، الذي يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله - على مائدة الحوار - حوار العلماء العقلاة - فسيظل الحديث عن التقريب بين الشيعة والشيعة ضرباً من الوهم والزيف والتعمية على حقائق الأمور ..

وستظل «ألغام التكفير» هذه جاهزة في هذا المخزون الفكري حتى يأتي الأعداء - أعداء الإسلام والمسلمين - بتفجيرها عند اللزوم ! إن «ألغام التكفير» هذه - تكفير الشيعة للصحابية والأهل الشيعة والجماعة - أي لـ ٩٠% من الأمة - على مرّ أجيالها - قد أنسنة الشيعة على روایات تاريخية اخترعت - كما يقول الدكتور أحمد الكاتب - في القرن الرابع الهجري .. ذلك القرن الذي كان - بعبيره - «قرناً إخبارياً حشوشياً موبوءاً بالخرافات والأساطير والغلو» بسبب انقطاع صلة الشيعة مع أئمة أهل البيت ، الذين كانوا في حياتهم يرشدون حركة التشيع ، ولما توفي الإمام الحسن العسكري سنة

٢٦٠ هدون ولد ظاهر يستلزم زمام القيادة والتوجيه ، وخيم ما يُسمى بعصر الحيرة والغيبة ، وقع الشيعة وخاصة الإمامية ، ضحية الرواية الكاذبة الدجالين .. .

وفي إطار ذلك نسجت الأساطير والروايات والأكاذيب عن اضطهاد الصحابة لآل البيت .. نظرية الإمامة الإلهية . وظلت هذه الروايات والأكاذيب سائدة ورائحة كمتصادر للتربيه والتکوين النفسي عند مراجع الشيعة وجماهيرهم .

« فضريح كمشهد إيراني اسمه أبو لؤلؤة تحول إلى مزار مقدس - بحسبه هو قاتل عمر بن الخطاب ! .

« وعید الزهراء يصنع فيه جمهور الشيعة وعامتهم دمية لعمر بن الخطاب .. ويرجمونها بالأحجار ! .

« وحتى هذه اللحظات يصر العلماء والفقهاء والمراجع الكبار على تأسيس المذهب على هذه الأساطير .

فيصرح مدير مركز الأبحاث العقائدية في مكتب السيد علي السيستاني - وهو أكبر مراجع شيعة العصر - بتصريح الشيخ فارس الحسون - كما يورد الدكتور أحمد الكاتب - فيقول :

« .. والحقيقة أن قضية الزهراء سلام الله عليها - [أى ضرب عمر ابن الخطاب لها ، وإسقاطه جنينها] - أساس مذهبنا ، وجميع القضايا التي لحقت تلك القضية وتأخرت عنها كلها مترتبة على تلك القضية ، ومذهب الطائفة الإمامية الثانية عشرية بلا قضية الزهراء - سلام الله

عليها - وبلاد تلك الآثار المترتبة على تلك القضية - هذا المذهب - يذهب ولا يقى ، ولا يكون فرق بينه وبين المذهب المقابل » ١١ . على مثل هذه الأكاذيب التي ثبّت زوراً وبهتاناً إلى الصحابة . رضوان الله عليهم . تأسس المذهب .. وفي القلب منه عقيدة الإمامة الإلهية .. ثم تحولت هذه الأكاذيب إلى مناهج في التربية والتربية الثقافية والشحن الوجداني والتعبئة النفسية .. فغدّونا أمام « مهمة صعبة » .. ندعوا الله ، سبحانه وتعالى ، أن لا تدخل في عداء المستحيلات ! .



### ملاحظات

بقيت لنا ملاحظات على ما أورده الدكتور أحمد الكاتب في حديثه عن الموقف الشيعي - وكذلك الموقف الشيعي - من صحابة رسول الله ﷺ ..

(١)

لقد قال : « إن النقد والسب واللعن والتكفير والاتهام بالردة والنفاق - [للحصابة - من قبل الشيعة] - كان إفرازاً من إفرازات الفتنة الكبرى التي عصفت بال المسلمين » .

ونحن نختلف مع الدكتور أحمد في العليل .. فلقد سبق وأوردنا نصوصه هو الذي تؤكد على أن الموقف الشيعي من الصحابة إنما جاء إفرازاً لتبلور نظرية الإمامة الإلهية وتاليه الأئمة . وليس بسبب أحداث الفتنة الكبرى .

ويشهد على ذلك الموقف الشيعي من الشعبيين - أبي يكر وعمر - والذى اختصهما بأفحش الاتهامات وأقذع الأوصاف .. وهما قد عاشا وما تقبل نشوب أحداث الفتنة بين الصحابة - عليهم جميعاً رضوان الله ..

(٢)

والنقطة الثانية ، حول قول الدكتور أحمد الكاتب : إن علماء أهل السنة والجماعة قد أضفوا القداسة والعصمة على عموم الصحابة - فعلوا في هذا الموقف - في مقابل الغلو الشيعي المضاد .. وفي هذا المقام ،

قال الدكتور أحمد الكاتب :

« إن النظرية الشيعية حول الصحابة ، جعلت منهم مادة دينية رغم أنهم بشر ، في حين أنهم لم يكونوا يُشكّلون جزءاً من العقيدة الإسلامية .. لقد رفعتهم - [النظرية الشيعية] - إلى درجة (العصمة) وتحمّل غفران الله لذنوبهم » .

ونحن نقول - في حوارنا العلمي مع العالم الفاضل الدكتور أحمد الكاتب : إن أهل السنة والجماعة لم يجعلوا الصحابة جزءاً من العقيدة الإسلامية .. ولم يرفعوهم إلى درجة العصمة .. لأن العصمة - في الفكر الشيعي - هي فقط لرسول الله ﷺ فيما يبلغ عن الله - سبحانه وتعالى - .. ولم يقل أهل السنة « بتحمّل » غفران الله لذنوب الصحابة .. فأهل السنة والجماعة لا يقولون بأية تحمّل على الذات الإلهية ، صاحبة الخلافة والقدرة والمشيئة ، التي لا تعرف الحدود .

وما قاله أهل السنة والجماعة عن الصحابة : أنهم بشر مجتهدون ، منهم المصيب ، ومنهم المخطئ .. ومنهم البغاء ، الذين بغو على الخليفة الشرعي - عثمان .. وعلي - في أحداث الفتنة الكبرى - لكن حتى هؤلاء البغاء مؤمنون - كما أخبر بذلك القرآن الكريم - لأن خلافهم وقتلهم ويعيدهم إنما حدث في الفروع والسياسات - وليس في عقائد الدين وأركانه - ومن ثم فإن هذا الاختلاف والبغى والقتل لا يُخرج أيّاً من فرقائه من حظيرة الإيمان بالإسلام ..

أما الذين صحبوا رسول الله ﷺ من المناققين فإن صحبتهم هذه هي

صحبة بالمعنى اللغوي .. وليست بالمعنى الاصطلاحي .. لقد « صحبو »  
الرسول ، لكنهم لم يكونوا « معه » ، أي لم يكونوا من الذين تحدث عنهم  
القرآن فقال : ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] .. أي لا  
يستوي أهل الصحابة المادية ، الذين كانوا « على الرسول » ، بأهل  
الصحبة الشاملة ، الذين كانوا « معه » <sup>بِكَلَّهٖ</sup> .

« وَعِنْدَمَا أَلْفَ علماء أهل الشَّرِّعَةِ وَالْجَمَاعَةِ فِي تَرَاجِمِ الصَّحَابَةِ ، لَمْ يُورِدُوا  
أَسْمَاءَ الْمُنَافِقِينَ الَّذِينَ صَحَبُوا الرَّسُولَ - بِالْمَعْنَى الْلُّغَوِيِّ لِلصَّحَبَةِ ..  
لَقَدْ انطَلَقَ أَهْلُ الشَّرِّعَةِ وَالْجَمَاعَةِ - فِي الْمَوْقِفِ مِنَ الصَّحَابَةِ - وَمِنْ عَفْرَانَ  
اللَّهِ لِذُنُوبِهِمْ - مِنَ الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ .. الَّذِي قَالَ : ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ  
مَعَهُ أَيُّدِهَا عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَةً بَيْنَهُمْ تَرَبَّعُهُمْ رَكْعًا سُجْدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنْ اللَّهِ  
وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَنْوَرِ الْجُنُوُنِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي الْأَرْضِيَةِ وَمَثَلُهُمْ  
فِي الْأَجْهِيلِ كَرَبَّعَ أَخْرَجَ سَطْعَمْ قَنَارَهُ فَأَسْتَغْلَطَ فَأَسْتَوْتَيْ عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ  
الرَّزَاعُ لِيَعْجِبَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ أَلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ  
مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [ الفتح : ٢٩ ] .

﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا يَأْتُوكُمْ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي  
فُلُوْرِهِمْ فَأَنْزَلَ الْكِتَابَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَثَهُمْ فَتَحَمَّا قَرِيبًا ﴾ [ الفتح : ١١٨ ] .  
﴿ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي فُلُوْرِهِمْ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ  
حَتَّىٰ تَغْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِيلِيْنَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَ عَنْهُمْ  
أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [ المسدالة : ٢٢ ] .  
﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُبْرَأُونَ حَرَأُهُمْ

عند رَبِّهِمْ جَنَّتْ عَدِنْ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ خَلِيلِهِنَّ فِيهَا أَبْدًا رَّفِيعَ اللَّهِ عَنْهُمْ  
وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ حَسِنَ رَبِّهِمْ ﴿٨٠٧﴾ [البيه: ٨٠٧]

﴿الْيَوْمَ أَكْلَمْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَعْمَلْتُ عَلَيْكُمْ يُعْنِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ  
وَبِنَا فَعَنْ أَنْطُرَ فِي مَحِصَّةٍ غَيْرُ مُتَجَايِفٍ لِإِنْتَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾  
[السالدة: ٣]

﴿وَلَمَّا رَأَيْتُمُ الْمُؤْمِنَ الْأَخْرَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ  
اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادُهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا وَمِنَ الْمُؤْمِنِينَ يَرْجَى  
عَهْدَ اللَّهِ عَلَيْهِ فَيَنْهَا مَنْ قَضَى تَحْبِبُهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ وَمَا يَدْلُو  
بِهِ يَلْبَأ﴾ [الأحزاب: ٢٢، ٢٣]

﴿وَالَّذِينَ مَأْمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَأْوَاهُمْ وَنَصَرُوا  
أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ وَالَّذِينَ مَأْمَنُوا مِنْ بَعْدِ  
وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا مَعَكُمْ أُولَئِكَ مِنْكُمْ وَأُولَئِلَّا الْأَزْحَارِ بَعْضُهُمْ أُولَئِي يَعْصِي  
كِتَابَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَكْلِمُ سَقَيْهِ عَلِيهِمْ﴾ [الأفال: ٧٤، ٧٥]

﴿وَالسَّيِّدُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَصْحَارِ وَالَّذِينَ أَتَبَعُوهُمْ يَا حَسَنِ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعْدَهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَرُ  
خَلِيلِهِنَّ فِيهَا أَبْدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [التوبه: ١٠٠]

من هذه الآيات القرآنية المحكمة - وعشرات مثلها - انطلق علماء  
الشيعة والجماعات في موقفهم من صحابة رسول الله ﷺ .

فحكموا بما حكم به القرآن - لهؤلاء الصحابة - من الرضى والرضوان  
والتبشير بالجنة والتعيم المؤيد فيها .. والفوز العظيم في الدنيا والآخرة .

وقالوا - [ علماء أهل السنة والجماعة ] - مع ذلك - بأن الصحابة :  
بشر .. مجتهدون .. يصيرون وبخططون .. وزن عدالتهم فيما يلغوا عن  
رسول الله هي عدالة المجتهد .. ولنست عدالة المقصوم .. وإن كانوا  
في مجموعهم - كاملة - لا يجتمعون على ضلاله - كما أخبر بذلك  
رسول الله ﷺ « لا تجتمع أمتي على ضلاله » ومن معاني الأمة « الجيل  
.. والقرون » من الناس .

وقال علماء أهل السنة والجماعة - كذلك - : إن اختلافات الصحابة  
السياسية هي اختلافات المجتهدين في الفروع والفقهيات التي لا تخرج  
فرقاءها من إطار الإيمان بدين الإسلام ..  
وما ينفيه أهل السنة والجماعة عن الصحابة - ليس الخطأ في الاجتهاد  
- وإنما الحكم الشيعي على جمهورهم بالكفر والردة والضلالة والتفاق  
والمرور من دين الإسلام .. وهو الذي ذكره الدكتور أحمد الكاتب -  
عرضًا - عندما قال :

« باحتمال افتقاد بعض الصحابة لدرجة الإيمان العليا ، والاتصاف  
بالتفاق والكفر » !

ذلك أن علماء أهل السنة والجماعة عندما يرفضون مثل هذه الأحكام  
والأقوال في حق الصحابة ، إنما ينطلقون من الصورة القرآنية - التي أشرنا  
إلي بعض معالمها - لهؤلاء الصحابة .. ومن منهاج الإمام علي بن أبي  
طالب نفسه في تقويم خصوصه في الصراع السياسي على الخلافة .. وهو  
المنهاج الذي سبقت إشارتنا إلى عباراته النفسية والحكمية والدقائقية

المعبرة عنه ..

والتي نضيف إليها ما ذكره الدكتور أحمد الكاتب من قول الإمام علي في أهل وقعة «الجمل» . الذين وقعت الحرب بينه وبينهم ، عندما سئل عنهم :

- أمشرون هم ؟

- فقال : من الشراك فرموا .

- فسئل : أمنافقون هم ؟

- فقال : إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا .

- فسئل : فما هم ؟

- فقال : إخواننا بعوا علينا .

وعندما سمع - كرم الله وجهه - بعض أصحابه - في «صفين» -  
يسبّ أهل الشام - معاوية وضبه - قال :  
- «أنا أكره أن تكونوا سبابين» .

هذا هو الموقف الذي انتطلق منه علماء أهل السنة والجماعة ، والتزموا  
به في حديثهم عن صحابة رسول الله ﷺ ورضي عنهم أجمعين .  
فأهل السنة لم يجعلوا الموقف من الصحابة عقيدة دينية .. ولذلك لم  
يحكمو بالكفر على الخائضين في أحوالهم .. وإنما قالوا - بلسان حجة  
الإسلام أبي حامد الغزالى :  
«إن الخطأ المتعلق بأحوال الصحابة بدعة .. وليس كفرا .

( ٢ )

وأهل الشيعة والجماعة لم يسروا بين كل الذين رأوا رسول الله ﷺ وصحابه - بالمعنى اللغوي للصحبة - وإنما اشترطوا للصحبة - بالمعنى الاستطلاحي - شروطاً لخُصُوصِها الواقعية [ ١٣٠ - ٢٠٦ هـ - ٧٤٧ ] - في النص الذي أورده الدكتور أحمد الكاتب - عندما قال : «رأيت أهل العلم يقولون : كل من رأى رسول الله ﷺ وقد أدرك الحلم ، وأسلم وعقل أمر الدين ، ورضيه ، فهو عندنا من صحب النبي ولو ساعة من نهار . ولكن أصحابه على طبقاتهم وتقديراتهم في الإسلام » .

ففي هذا النص - المعبير عن رأي أهل العلم من علماء أهل الشيعة والجماعة - شروط خمسة لمن يطلق عليه مصطلح « الصحابي » :

- ١ - رؤية الرسول ﷺ أي الصحبة بالمعنى اللغوي .
- ٢ - وإدراك الحلم . أي البلوغ والتکلیف .
- ٣ - والإسلام .
- ٤ - وعقل الدين ، أي الإيمان بالإسلام عن قناعة وتعقل .
- ٥ - والرضى بهذا الدين .. أي الاصطفان والانتماء وتولاء لهذا الدين . ثم هم - بعد هذه الشروط الخمسة - لا يسرون الذين توفرت فيهم جميع هذه الشروط ، وإنما ينبهون - على أن الصحابة - الذين اجتمعوا فيهم كل هذه الشروط - ليسوا مسواء ، وإنما هم « على طبقاتهم وتقديراتهم في الإسلام » ..

ويشهد لذلك أيضًا ما نقله الدكتور أحمد الكاتب عن حجة الإسلام أبي حامد الغزالى [٤٥٠ - ١٠٥٨ هـ / ١١١١ م] من : « إنه لا يكفى للاسم - [الصحابي] - من حيث الوضع - الصحة ولو ساعة : ولكن العرف يخصص الاسم بمن كثرت صحبته » .

(٤)

ولم يحدث أن علماء أهل السنة والجماعة ساواوا بين فرقاء الصراع في الفتنة الكبرى .. ومن الشواهد على ذلك ما نقله الدكتور أحمد الكاتب عن الإمام النووي [٦٣١ - ٦٧٦ هـ / ١٢٣٣ - ١٢٧٧ م] - في شرحه ل صحيح مسلم - ج ٧ ص ١٦٨ - عندما قال :

« إن علياً رضي الله عنه كان هو المصيب المحقق ، والطائفة الأخرى - أصحاب معاوية رضي الله عنهم - كانوا بغاة متأولين .. والجميع مؤمنون ، لا يخرجون بالقتال عن الإيمان ولا يفسقون ، وهذا مذهبنا .. » .

و كذلك ما نقله الدكتور أحمد الكاتب عن شيخ الإسلام ابن تيمية [٦٦١ - ٧٢٨ هـ / ١٢٦٣ - ١٣٢٨ م] - في الفتاوى ج ٤ ص ٤٦٧ - من قوله :

« إن كلا الطائفتين المقتليتين - علي وأصحابه ومعاوية وأصحابه - على حق ، وإن علياً وأصحابه كانوا أقرب إلى الحق من معاوية وأصحابه » .

و كذلك ما نقله الدكتور أحمد الكاتب عن الإمام ابن كثير

[ ٧٠٠ - ٧٧٤ هـ / ١٣٧٣ م ] - في [ البداية والنهاية ]

ج ١٠ ص ٥٦٣ - من :

« إسلام الطائفين : أهل الشام وأهل العراق - لا كما تزعمه فرقه الرافضة أهل الجهل والجور من تكفيرهم أهل الشام - ولقد كان أصحاب علي أدنى الطائفين إلى الحق ، وهذا مذهب أهل السنة والجماعة : أن علياً هو المصيب ، وإن كان معاوية مجتهداً في قتاله له ، وقد أخطأ ، وهو مأجور إن شاء الله ، ولكن علياً هو الإمام المصيب إن شاء الله تعالى ، فله أجران .. » .

« وكذلك ما أورده الدكتور أحمد الكاتب عن إمام الأشعرية أبي الحسن الأشعري [ ٢٦٠ - ٣٢٤ هـ / ٨٧٤ - ٩٣٦ م ] - في كتابه [ الإبانة ] - من قوله :

« .. فأما ما جرى بين علي والزبير وعائشة ، رضي الله عنهم ، فإنما كان على تأويل واجتهاد ، وعلى الإمام ، وكلهم من أهل الاجتهاد ، وقد شهد لهم النبي بالجنة والشهادة ، فدل على أنهم كلهم كانوا على حق في اجتهادهم . وكذلك ما جرى بين علي ومعاوية ، رضي الله عنهم ، كان على تأويل واجتهاد » .

« وكذلك ما نقله الدكتور أحمد الكاتب عن الإمام ابن حزم الأندلسي [ ٣٨٤ - ٤٥٦ هـ / ٩٩٤ م ] - في [ الفصل ] ج ٤ ص ١٥٨ - من قوله في أهل « الجمل » :

« .. فقد صُحَّ صحة ضرورة لا إشكال فيها أنهم لم يمضوا إلى

البصرة لحرب علي ، ولا خلافاً عليه ، ولا نقضى ليعته ، ولو أرادوا ذلك لأحد ثوابيعة غير بيعته . هذا ما لا يشك فيه أحد ولا ينكره أحد ، فصح أنهم إنما نهضوا إلى البصرة لسد الفتن الحادث في الإسلام من قتل أمير المؤمنين عثمان رضي الله عنه ظلماً . وبرهان ذلك أنهم اجتمعوا ولم يقتلوه ولا تحاربوا ، فلما كان الليل عرف قتلة عثمان أن الإراغة والتدبر عليهم ، فبيتوا عسكر طلحة والزبير وبذلوا السيف فيهم ، فدافع القوم عن أنفسهم في دعوى حتى خالطوا عسكر علي ، فدفع أهله عن أنفسهم ، وكل طائفة تظن ولاشك أن الأخرى بدئ بها بالقتال . واحتللت الأمور اختلاطاً لم يقدر أحد على أكثر من الدفاع عن نفسه ، والفسقة من قتلة عثمان لا يفترون من شن الحرب وإضرامها . فكلا الطائفتين مصيبة في غرضها ومقصدها ، مدافعة عن نفسها . ورجع الزبير ، وتترك الحرب بحالها ، وأتى سهم غاير وهو قائم لا يدرى حقيقة ذلك الاختلاط .. فانصرف ومات من وفته ، رضي الله عنهم .. فهكذا كان الأمر .. .

هذا هو موقف أهل السنة والجماعة من صاحبة رسول الله ﷺ .  
 « لا يجعلونهم عقيدة دينية » ومن ثم لا يكتفُون بالخائضين فيهم ..  
 اللهم إلا إذا كان تكبير جمهور الصحابة يلقي بظلاله على الثقة في نقل  
 الدين - وحياناً وسنتة وشريعة - .. لأن ذلك يعني مخالفة القرآن ، الذي  
 قطع بالحفظ الإلهي لهذا الذكر الحكيم ، ومن ثم تهيئة الله - سبحانه  
 وتعالى - لهذا الجيل - الذي صنّعه الرسول على عيده - كي يحمل هذا

الدين إلى التابعين .. كما أن في التكفير لمن شهد لهم القرآن بالجنة والفوز والرضوان فيه تكذيب لله ورسوله ، يقضي إلى الكفر المحقق والعياذ بالله .

« ولا يقول أهل الشّيّة والجماعـة بعصمة الصحـابة .. وإنـما يقولـون باجـتـهـادـهـم .. هـذـا الـاجـتـهـادـ الـذـي لـلـمـخـطـنـ فـيـهـ أـجـرـ ، ولـلـمـصـبـ فـيـهـ أـجـرـانـ ..

« وـهـمـ لـمـ يـسـوـرـاـ بـيـنـ فـرـقـاءـ الـصـرـاعـ فـيـ الـفـتـنـةـ الـكـبـرـىـ ، وإنـماـ حـكـمـوـاـ لـعـلـىـ بـنـ أـبـىـ طـالـبـ يـاـنـهـ كـانـ الـإـمـامـ الـحـقـ .ـ وـالـخـلـيـفـةـ الـشـرـعـيـ .ـ وـالـأـقـرـبـ إـلـىـ الـحـقـ فـيـ الـاجـتـهـادـ بـمـوـضـعـ الـاـخـتـلـافـ .. فـهـوـ صـاحـبـ الـشـرـعـيـةـ .. وـلـهـ أـجـرـانـ عـلـىـ اـجـتـهـادـهـ ، يـسـمـاـ كـانـ خـصـوـمـهـ مـتـأـولـيـنـ مـخـطـنـيـنـ فـيـ الـاجـتـهـادـ ..

• • •

ونـحـنـ لـوـ قـارـنـاـ بـيـنـ مـوـقـفـ أـهـلـ الشـيـّـةـ وـالـجـمـاعـةـ -ـ هـذـاـ -ـ مـنـ صـحـابـةـ رـسـوـلـ اللهـ ﷺـ :

تـوقـيـرـهـمـ .. وـالـثـنـاءـ عـلـيـهـمـ .. وـالـقـوـلـ بـعـدـ الـتـهـمـ فـيـمـاـ يـلـغـواـ عـنـ رـسـوـلـ اللهـ .. مـعـ نـفـيـ الـعـصـمـةـ عـنـهـمـ .. وـالـحـكـمـ بـخـطـاـ .ـ بـلـ وـبـعـيـ -ـ مـنـ أـخـطـاـ وـبـعـيـ مـنـهـمـ ، كـثـرـةـ لـلـخـطـاـ فـيـ الـاجـتـهـادـ وـالـتـأـوـيلـ -

لـوـ قـارـنـاـ هـذـاـ مـوـقـفـ الشـيـّـيـ بـمـوـقـفـ الشـيـّـعـةـ الـإـمـامـيـةـ مـنـ أـنـتـهـمـ .. وـكـيـفـ بـلـغـ الـغـلـوـ فـيـهـمـ حـدـ التـالـيـهـ أـحـيـانـاـ .. وـالـتـفـضـيـلـ عـلـىـ الـأـبـيـاءـ وـالـمـرـسـابـيـنـ أـحـيـانـاـ أـخـرىـ .. وـالـقـوـلـ بـعـصـمـهـمـ فـيـ كـلـ الـأـحـيـانـ ..

والادعاء بأن لهم ولادة تكوبية على كل ذرات هذا الكون .. وبأن الله قد فرض إليهم أمور الخلق والرزق في هذا العالم .. وبأن إمام الزمان رب الزمان .. وبأن حساب الناس عليهم ولهم عليهم .. وأنه لولاهم لساخت الأرض بما ومن عليها .. إلخ .. إلخ .

لو قارنا هذين الموقفين - موقف الشيعة والجماعة من الصحابة .. و موقف الشيعة الإمامية من أئمتهم - لعلمنا أين الغلو؟ .. وأين الاعتدال؟ .. وأين هي الخرافية؟ وأين هي النظرة العلمية العقلانية لهذا الجيل الفريد ، الذي أقام الدين .. وأسس الدولة .. وأزال قوى الهيمنة والاستعمار والقهر والاستغلال .. وحرر الأرض والضمائر .. وغيّر وجه الدنيا واتجاه التاريخ .. وحمل إلى أقطار الأرض أعظم نعم الله علينا : نعمة الإسلام .. فلولا هؤلاء الصحابة الكرام لكان حمّهُر الشيعة محروماً بعدون النار حتى الآن .. ولكن جمهور أهل الشيعة يعبدون الصليب - وربما العجل أليس - حتى هذه اللحظات !



ملئ الماء على كتاب  
 فصل خطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب

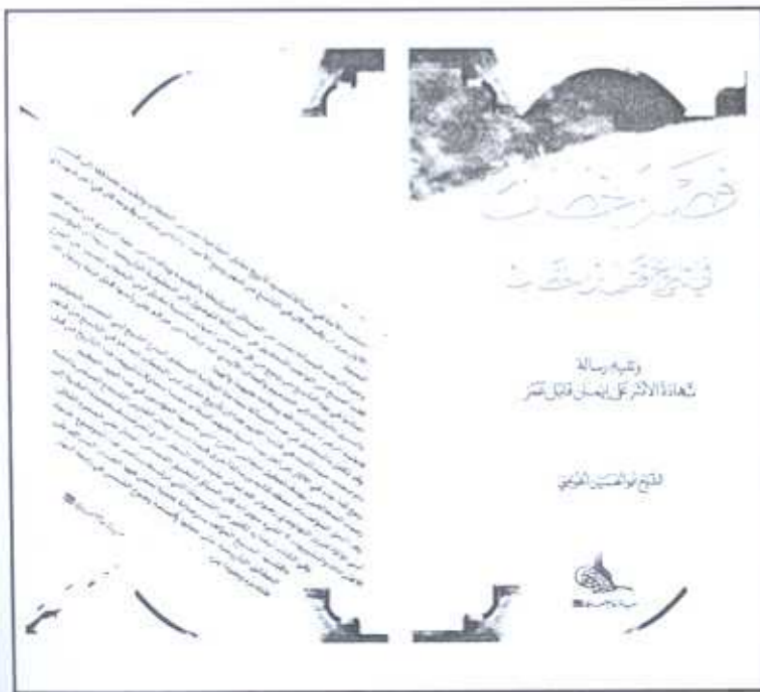
« بعد كتابة الدرامة التي حاورت فيها العالم الشيعي المرموق : د. أحمد الكاتب .. حول [ الشيعة والشيعة ] : جوهر الخلاف وسبل التقرير ] - والتي أقيمت فيها الأضواء على موقف الشيعة من صحابة رسول الله ﷺ .. أحال « مجمع البحوث الإسلامية » هيئة كبار العلماء - بالأزهر الشريف - والذي أشرف بعضويته .. أحال إلى كتاب [ فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب ] لإبداء الرأي فيه .

« ولقد اقترح على « مجمع البحوث الإسلامية » أن يتجاوز الموقف من هذا الكتاب مجرد إبداء الرأي فيه .. إلى الرد على ما جاء فيه .. مع تثبيت هذا التقرير ملحاً بمحله [ الأزهر ] - كموقف للأزهر .. ومجمع البحوث .. من المحتوى الخطير لهذا الكتاب .

« ولقد وافق المجمع على هذا الاقتراح - في اجتماعه يوم الخميس ٢٢ جماد آخر سنة ١٤٢٩ - ٢٦ يونيو سنة ٢٠٠٨ م . وقرر نشر التقرير ملحاً بمجلة [ الأزهر ] عدد ذي القعدة سنة ١٤٢٩ هـ - أكتوبر سنة ٢٠٠٨ م . وللعلقة الوثيقى بين هذا التقرير وبين دراستنا [ أضواء على موقف الشيعي من صحابة رسول الله ﷺ ] آثرنا أن نجعله ملحاً لهذا الكتاب .

د. محمد عمارة

عضو مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر الشريف



صورة غلاف الكتاب المشار إليه

## أُفْرِعُونَ نَحْنُ نَصْ كِتَابٍ

عنوانه : [ فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب ]

وبليه رساله : [ شهادة الأثر على إيمان قاتل عمر ]

المؤلف : الشيخ أبو الحسين الخوئي .

صفحاته : ٢٥٩ صفحة .

الناشر : هيئة خدام المهدى - لندن سنة ١٤٢٧ هـ سنة ٢٠٠٦ م .

التوزيع : مركز نور الهدى - بيروت - حارة حربات - بشر العبد -

خلف البناه الفرنسي .

مؤلف هذا الكتاب - كما يبدو من أسلوبه - هو واحد من علماء الشيعة الإمامية الإثنى عشرية .. الذين درسوا أصول الفقه .. وعلوم الرواية .. والتاريخ .. وهو إيراني الجنسية .

وموضوع هذا الكتاب - كما يظهر من عنوانه - مخصوص « لتحقيق »

تاريخ يوم مقتل عمر بن الخطاب [ ٤٠ ق هـ - ٢٣ هـ / ٥٨٤ - ٦٤٤ م ]

- رضي الله عنه - والأهمية التي تجعل تحقيق هذا التاريخ قضية تُولَف فيها الكتب ، أن هذا اليوم - عند الشيعة - هو يوم عيد كبير ، يحتفلون به منذ قرون ، في التاسع من شهر ربيع الأول من كل عام ..

والكتاب يجتهد ليثبت أن هذا التاريخ - التاسع من ربيع الأول - الذي

يتم فيه العيد والاحتفال - هو التاريخ الحقيقي لهذا الحدث - مقتل

عمر بن الخطاب - وليس التاريخ الذي جاء في مصادر أهل السنة

والجماعة - الذين يسمونهم المؤلف : « العامة العمياء » - وهو أواخر شهر ذي الحجة سنة ٢٣ هـ .

- ١ -

وفي هذا الكتاب تتكرر العبارات التي تصف عمر بن الخطاب بأنه : « الجبّت » الذي عادى النبي ﷺ وآلـه .. وفرعون .. الذي حرف القرآن .. وأذاع في الأرض الفساد .. وأظلمـت من كفرـه الدنيا .. والذي طلب - عند مماته - أن يشرب النبيـد (١) !! .

« أكبر صنم عرفـه البشرـية منـذ يـدـء نـشـأتـها وـحتـى يـومـنا هـذـا ، بلـ إـلـى آخرـ الـدـنـيـا ، وـذـلـكـ أـنـهـ لـمـ يـوـجـدـ مـنـذـ أـوـلـ يـوـمـ مـنـ أـيـامـ الدـنـيـا وـحتـى يـومـنا هـذـا وـلـنـ يـوـجـدـ صـنـمـ أـكـبـرـ وـأـعـظـمـ مـنـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ .. فـهـوـ الـمـنـافـقـ الـذـيـ أـرـضـىـ الـمـجـوسـ وـالـيـهـودـ وـالـنـصـارـىـ (٢)ـ كـمـاـ يـقـولـ عـنـ عـمـرـ :  
إـنـ الـكـبـشـ خـيـرـ مـنـهـ (٣)ـ .

« ولا يقف الكتاب - في هذه الأوصاف - عند « تأليف المؤلف » .. وإنما يذهب ليتـبـعـ مـثـلـ هـذـهـ الـأـوـصـافـ إـلـىـ الـوـحـيـ الـإـلـهـيـ .. فـيـ الـحـدـيـثـ الـقـدـسـيـ .. الـمـنـسـوـبـ إـلـىـ رـسـوـلـ اللـهـ - ﷺ .. وـالـذـيـ جـاءـ فـيـهـ - كـمـاـ يـقـولـ الـكـتـابـ - عـنـ عـمـرـ بـنـ الـخـطـابـ :

(١) [ فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب ] ص ٧٥ .

(٢) المرجع السابق . ص ١٣ ، ٢٩٣ ، ٢٣٣ ، ١٨٣ ، ٣٧ ، ٥٠ .

(٣) المرجع السابق . ص ٢/٥ .

«إنه أشد أهل النار عذاباً في الآخرة .. يبدل كلامي ، ويشرك بي ، ويصد الناس عن مسيلي ، وينصب من نفسه عجلأً لأمتك ، ويكفر بي في عروشي ..»<sup>(١)</sup>.

«كما ينسب الكتاب إلى الصحابي حذيفة بن اليمان ، وضفت عمر بن الخطاب بأنه :

«المنافق ، الذي ارتد عن الدين .. وحرف القرآن .. وغيره العلة .. وبدل الشفاعة .. وغيره السن كلها .. وأظهر الجور .. وحرم ما أحل الله ، وأحل ما حرم الله ..»<sup>(٢)</sup>.

«كما ينسب الكتاب إلى رسول الله ﷺ : «أن الآية : ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُون﴾ [يوسف : ١٠٦] - قد نزلت في عمر بن الخطاب ..»<sup>(٣)</sup>.

«ويختتم الكتاب صفحاته بشعر يقول فيه عن عمر بن الخطاب : إنه ... «جيئ بالله قد كفر»

وعن مقتله : إنه عيد

... «فيه صنم الكفر أكثروا»

تلك قطرة من بحر الأوصاف التي امتلأ بها هذا الكتاب عن أمير

(١) المرجع السابق . ص ٤٨ ، ٤٩

(٢) المرجع السابق . ص ٥

(٣) المرجع السابق . ص ٢٣٩

## المؤمنين عمر بن الخطاب .. رضي الله عنه .

- ٢ -

وإذا كانت هذه مجرد نماذج من الأوصاف التي وصف بها عمر بن الخطاب - من قاتل مؤلف هذا الكتاب - .. فإن صاحبة رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وحواريه ، الذين صنعوا على عينه ، ورثاهم في مدرسة النبوة ، والذين أقاموا الدين .. وأسسوا الدولة .. وأزالوا - بالفتورات التحريرية - دول الجور - الفرس والروم - .. وحرروا الشرق من القهر الحضاري والديني والسياسي والثقافي والاقتصادي والاجتماعي .. وفتحوا الأبواب أمام انتشار الإسلام .. هؤلاء الصحابة - وخاصة الخلفاء الراشدين - كان تنصيبهم في هذا الكتاب وصفهم بأنهم :

« الذين قال الله فيهم : ﴿فَهُلْ عَيْمَةٌ إِنْ قَوْلَتُمْ أَنْ تُعْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَتُنْقِطُوا أَرْحَامَكُمْ﴾ . أَوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنْهُمُ اللَّهُ فَأَصْمَهُمْ وَأَعْمَقَ أَبْصَرَهُمْ ﴿[ محمد : ٢٣ ]﴾ .

وأن اتباعهم ومن يواليهم هم ﴿الَّذِينَ أَتُوْفُوا نَصِيبِهَا فِي الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجَنَّةِ وَالظَّفَرِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَؤُلَاءِ أَهْدَى مِنَ الَّذِينَ مَأْمَنُوا سَيِّلًا﴾ . أَوْلَئِكَ الَّذِينَ لَعَنْهُمُ اللَّهُ وَمَنْ يَتَعَنَّ اللَّهَ فَلَنْ يَجِدَ لَهُ نَصِيبًا ﴿[ النساء : ٥١ - ٥٢ ]﴾ .

• كما يفهم الكتاب أيا يكر الصديق وعمر بن الخطاب بأنهما -

(١) المرجع السابق . ص ٩ ، ١٠ .

بواسطة أم المؤمنين عائشة ، وأم المؤمنين حفصة - قد سقيا رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - شَمَّا ، في حجرة عائشة ، وسمياه (لُدُّا) ، تمويهًا للأمر ، فمات صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بسببه !! !!

كما يتهم الكتاب عمر بن الخطاب - في ذات الصفحة - بأنه قتل أبي بكر - « قتلت به » بالشتم أيضًا !! (١) .

« ثم يمد الكتاب نطاق الافتراء ، ويعمم بلواه ، عندما يتهم من يسميهم « حزب السقية » - سقيةة بني ساعدة - التي يُشَمَّى يومها « اليوم المشروم » الذي ترجع إليه جميع المصائب والجحادات التي نزلت بالإسلام وبأهل البيت ... .

يتهم الكتاب من يُسمِّيهِم « حزب السقية » .. ومنهم : « عمر وأبو بكر وعثمان وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن أبي وقاص وأبو عبيدة بن الجراح ، بأنهم أظهروا الإسلام طمعًا فيما سمعوه من علماء اليهود في حق النبي صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وغليته على العرب - كما غالب بختنصر على بني إسرائيل - ... » (٢) .

هكذا قدمت صفحات هذا الكتاب صورة صفوة الصفوة من صحابة رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وحواريه .. على هذا النحو المشين .. والشائه .. والكريه ..

(١) المرجع السابق . ص ٢١٢ .

(٢) المرجع السابق . ص ٢٢٥ ، ٢٢٦ ، ٨٦ .

- ٣ -

أما أهل الشيعة والجماعة - وهم ٩٠٪ من أمّة الإسلام - فإنّ هذا الكتاب يُشتملُ بهم : « العامة العمياء » <sup>(١)</sup> .

كما يهيل التراب على علماء أهل الشيعة والجماعة - في مختلف ميادين العلم - فيقول : « إن البخاري وأضرابه كلهم متهمون بالخيانة والكذب .. وإن فلامة ظفر إيهام الإمام الصادق يعدل من مثل البخاري مائة !! » <sup>(٢)</sup> .

ويقطع الكتاب « بلوغ الحكم بالزندة وهدر الدم للبخاري وأمثاله من علماء العامة ومؤلفيهم .. » <sup>(٣)</sup> .

ويدعى أن بعض أئمّة أهل الشيعة « قال بضلال البخاري وانحرافه وفساد عقیدته » <sup>(٤)</sup> . ثم يعمم هذه الأحكام على سائر علماء أهل الشيعة والجماعة - وليس فقط البخاري وأضرابه - فيقول :

« .. والتلليس طريقة شائعة مستمرة بين جميع طبقات محدثيهم ، وأهل الحديث والتاريخ والسير عندهم .. فيلزم ذلك فشل أكثر رواة العامة - [ أي أهل الشيعة ] - ومحدثيهم ، وبالتالي سقوط روایاتهم

(١) المرجع السابق . ص ٨٦ .

(٢) المرجع السابق . ص ٢٨ ، ٢٩ .

(٣) المرجع السابق . ص ١٣٧ .

(٤) المرجع السابق . ص ١٣٨ .

العروبة في كتبهم عن درجة الاعتبار .. فهم يدینون بدين العمال !! !! <sup>(١)</sup>  
هكذا تَحَدُّث الكتاب عن علماء أهل السنة والجماعة - الذين بنوا علوم  
الحضارة الإسلامية وتاريخها - فحكم عليهم بالكفر والزندقة والضلال ..

- ٤ -

أما أبو لولوة المجوسي - قاتل عمر بن الخطاب - فهو - في هذا  
الكتاب - « مسلم .. مؤمن .. من حُلُّص شيعة مولانا أمير المؤمنين علي  
ابن أبي طالب - عليه السلام - .. » .

وإن قتله لعمر بن الخطاب « إنما كان بإشارة علي - عليه السلام - ..  
ولذلك ، فمهما أبي لولوة - رحمة الله - لا يُلقاها إلا ذو حظ عظيم ؛ إذ  
على يديه جرى أعظم عمل ، ونفذت أكبر مهمة لم يعرفها العالم قبله ،  
ولن يعرفها بعده ، وهي كثُرَ أكبر ضَيْم عرفه التاريخ » <sup>(٢)</sup> .

« ثم يمضي الكتاب فيورد عشرين صفحة - من ص ١٨٧ - تُجْدِي أبا  
لولوة ، وتشهد بإيمانه ، ناصيًّا ذلك إلى رسول الله ﷺ ..  
كما ينسب - الكتاب - إلى الإمام علي بن أبي طالب ما يشهد على  
إيمان أبي لولوة ودخوله الجنة » <sup>(٣)</sup> .

ويصف أبي لولوة بأنه : « من أبرز مصاديق عنوان المؤمن .. وأن زيارة قبره

(١) المرجع السابق . ص ١٤٠ - ١٦٠

(٢) المرجع السابق . ص

(٣) المرجع السابق . ص ١٩٣ ، ١٩٢

– [في كاشان – بإيران] – أولى وأوجب من زيارة سائر المؤمنين .. فهو  
مبشر بالجنة .. وفتهن عمر كان عملاً جهادياً عظيماً ، بداعي ديني سام ،  
مقبولًا عند الله تعالى ﴿إِنَّمَا يَتَقْبَلُ اللَّهُ مِنَ الْمُنْفَقِينَ﴾ [المائدة: ٢٧] .  
ولذلك استوجب عليه الجنة .. <sup>(١)</sup>

«يعمل الكتاب إقدام أبي لولوة على قتيل عمر بن الخطاب ، بأن السبب  
الأصلي كان منع عمر من الدخول بأم كلثوم – بنت علي – التي تزوجها  
عمر » بالإكراه .. فقتله أبو لولوة ، ليمنعه من الوصول إلى بنت أمير  
المؤمنين – علي – لأنها كالقرآن المصون لا يمسه إلا المطهرون .. <sup>(٢)</sup> .  
«ويقطع الكتاب بأن أبي لولوة قد فر – بعد طغيه لعمر بن الخطاب – من  
المدينة – وطار إلى كاشان – بفارس – ياعجاذ من أمير المؤمنين علي بن  
أبي طالب – ومات فيها ، وقبره هناك معروف بزار » <sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

ولم يقل لنا الكاتب – الذي يتحدث كثيراً عن العقل والبراهين العقلية – :  
إذا كان الإمام علي يملك من المعجزات ما يجعله يحمي أبي لولوة من  
المحاكمة والقصاص .. ويظيره – قبل اختراع الطيران – من المدينة إلى  
 Kashan – بالمعجزات – فلهم آتُم يقُم – بواسطة هذه المعجزات – بمنع

(١) المرجع السابق . ص ٢٣٦ – ٢٣٨ .

(٢) المرجع السابق . ص ٢١٠ ، ٢١١ .

(٣) المرجع السابق . ص ١٨٢ ، ٢١٧ .

عمر من الزواج بأم كلثوم ؟ ! ..  
 كذلك ، لم يفسر لنا الكاتب دعواه وروايات شيعته كتمان رسول الله  
 ﷺ .. وتنزه عن ذلك - وهي الله - المزعوم - في نفاق عمر وكفره  
 وبيزكه ورذته وظلمه لفاطمة الزهراء وقتلها لها .. ومقتلها - على يد أبي  
 لؤلؤة - وهي أمور من أمهات العقائد الشيعية .. لتعلقها بالولادة والإمامية  
 - كما ذكر المؤلف ..

لم يقتصر لنا سبب كتمان الرسول تبليغ أمهه هذه الأمور العقدية - التي  
 نسبها الكاتب للرسول ﷺ .. وهو كتمان لا يجوز على أي نبي من  
 الأنبياء ، ولا يليق بخاتم الأنبياء . والا .. فهل كان النبي ﷺ يخاف من  
 عمر ؟ .. ويستخدم التقية معه ؟ .. وهو الذي عصمه الله من الناس  
 - مطلق الناس - .. وأزال الشرك .. وحارب اليهود ..  
 وتحدى الروم .. ولم يخش في الله لومة لائم ؟ !

\*\*\*

- ٥ -

ولأن هذه نظرة المؤلف وعقيدته وعقيدة مذهبة في عمر بن الخطاب  
 .. وفي الصحابة .. وفي أهل السنة والجماعة .. وفي علمائهم ..  
 وتلك هي عقيدته في أبي لؤلؤة المجوسي .. فلقد ذهب الكتاب  
 للتشديد على الأهمية والعظمة والقدسية التي أضفتها الشيعة على  
 الاحتفال بمقتل عمر بن الخطاب - في التاريخ الذي كتب الكتاب

لتحقق يومه - التاسع من شهر ربيع الأول سنة ٢٣ هـ - فهذا اليوم - برأي علماء الشيعة - كما جاء بهذا الكتاب - : « يوم عيد اشتهر بين الشيعة من زمن الإمام أبي الحسن العسكري [٢٣٢ - ٢٦٠ هـ / ٨٤٦ - ٨٧٣ م ] .. وبدأ الاحتفال به في قم .. ثم كاشان ، حيث مدفن أبي المؤذنة .. ثم بقية مواطن الشيعة .. ولقد أصبح عيداً رسمياً يابراً من ذم الحكومة الصفوية [١٧٣٦ - ١٥٠١ هـ / ١١٤٩ - ٩٠٧ م ] .. وأنه - هذا العيد - مستمر - كما يقول الكتاب - ويصل إلى غاية ازدهاره بعد ظهور المهدي المنتظر ، طالب ثأر الزهاء .. »<sup>(١)</sup> . فهذا العيد - وفق الرواية عن إمامهم أبي الحسن العسكري - : « هو أفضل الأعياد عند أهل البيت ومواليهم .. فيه يغتسل الشيعة ، ويلبسون الثياب الجدد .. »<sup>(٢)</sup> .

ويذهب الكتاب فينسب تشريع هذا العيد إلى رسول الله ﷺ<sup>(٣)</sup> . بل وينسب إلى الوحي الإلهي أن الله - سبحانه وتعالى - هو الذي جعل يوم مقتل عمر بن الخطاب عيداً : « يُرفع فيه القلم عن الخلق كلهم ثلاثة أيام فلا يكتب الكرام الكاتبون على الخلق شيئاً من خطاياهم .. ومن يحتفل بهذا العيد يغفر الله ذنبه ،

(١) المرجع السابق . ص ٤٢ .

(٢) المرجع السابق . ص ٤٦ .

(٣) المرجع السابق . ص ٤٧ .

ويشفعه في أهله ، ويوسع عليه في ماله .. إلخ .. إلخ <sup>(١)</sup> .  
 « كما يورد الكتاب كلاماً متسبباً إلى الإمام علي بن أبي طالب ، يُشَعِّي  
 فيه هذا العيد - عيد مقتل عمر بن الخطاب - يُشَعِّي فيه هذا العيد باثنين  
 وسبعين استِئنافاً - للدلالة على فضله وأهميته وقدسيته - ومن هذه الأسماء :  
 « يوم الْهُدَى » ..  
 و « يوم البركة »  
 و « يوم العيد الأَكْبَرُ »  
 و « يوم فرح الشيعة »  
 و « يوم الفطر الثاني »  
 و « يوم الغدير الثاني »  
 و « يوم عيد أهل البيت »  
 و « يوم قَتْلِ الْمُنَافِقِ »  
 و « يوم بعض الظالم على يديه »  
 و « يوم الإسلام »  
 و « يوم الشكر » .. إلخ .. إلخ .. إلخ . <sup>(٢)</sup>

• • •

(١) المرجع السابق . ص ٤٨ ، ٤٩ .

(٢) المرجع السابق . ص ٥١ - ٥٤ .

- ٦ -

وإذا كان هذا هو مقام أبي لولوة المجموسي .. وتلك هي مكانة العبد الذي يحتفل فيه الشيعة بمقتل عمر بن الخطاب .. فإن لقبر أبي لولوة - هو الآخر - مكانة عظمى لدى الشيعة .. يستفيض في الحديث عنها هذا الكتاب فيقول : إن أبي لولوة « هو مؤمن فارس » <sup>(١)</sup>

« زياراة قبره - في كاشان - « كزيارة الأئمة المعصومين » <sup>(٢)</sup> . « وإن الشيعة - في إيران - منذ قديم الزمان قد بتوا على قبر أبي لولوة - رحمة الله - القبة والأبراج ، وجعلوا له روافاً وصحناً ، وما زالوا يحيطون بناءه ، تعظيمًا لشأنه ، وتسهيلاً على الزائرين الذين يأتون من كل أقطار العالم الشيعي ، متقررين إلى الله تعالى بزيارته ، معتقدين بعلو مقامه ، وكونه من يقضي الله بهم الحاجات .. بل كان أكثر علماء الشيعة يزورونه ، خصوصًا في عيد الزهراء - عليها السلام - حيث يزدحم حرمته الشريف بالعلماء والموالين من كافة المناطق والتلذان » <sup>(٣)</sup> .

\* \* \*

وإذا كان الكتاب قد جعل طيران أبي لولوة من المدينة المنورة إلى كاشان ، معجزة من معاجيز الإمام علي بن أبي طالب .. فإنه لم ينس أن

(١) المرجع السابق . ص ٧ .

(٢) المرجع السابق . ص ١٨٧ - ١٨٩ .

(٣) المرجع السابق . ص ٢٠٢ ، ٢٠٣ .

يحدث القراء عن إعجاز قبر أبي لؤلؤة ومزاره .. فنقل - المؤلف - عن (دائرة التراث الثقافي لمدينة كاشان) «أن الزلزال الذي وقع بالمدينة سنة ١١٩٢ هـ قد دمر كل المدينة ، وقتل فيه ثلاثة أرباع السكان ، ولم يسلم من الأبنية الأثرية بالمدينة سوى قبة أبي لؤلؤة - رحمة الله - .. » كما جاء بهذا الكتاب - <sup>(١)</sup> .

وحتى يثبت الكاتب ويؤكد على أن ما ذهب إليه كتابه هذا ليس اجتهاداً فردياً .. وإنما هو موقف «المذهب .. والطائفة » .. أورد كلام «آيات الله العظمى : الوحيد الخراساني .. والترمذى .. والسيد محمد البشري الكاشانى - في تعظيم الشيعة لقبة أبي لؤلؤة ومزاره .. وتكريم يقunte المباركة .. وشخصيته العظيمة ، بناء على :

الأدلة المحكمة والمتفقنة التي ثبت أن السيرة المستمرة للسلف وقدماء الشيعة من قديم الأيام كانت على تعظيم واحترام هذه الشخصية العظيمة .. وأنه أولى بالتعظيم بعد الأنبياء المعصومين .. <sup>(٢)</sup> .

.....

وذلك هي المقوله الوحيدة التي صدق فيها كاتب هذا الكتاب . فهذا «الفكر الشيطاني » الذي امتلأت به صفحات هذا الكتاب ، والذي طُبع بثقافة الكراهة السوداء ضد صحابة رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وخاصة

(١) المرجع السابق . ص ٢٠٤ .

(٢) المرجع السابق . ص ٢٠٦ - ٢٠٨ .

الراشد الثاني الفاروق عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - ليس مجرد وسوسه شيطانية لمؤلف هذا الكتاب .. وإنما هو موقف مذهب «الباطنية - الغنوصية» في هؤلاء الصحابة: حواري رسول الله صلوات الله وآله وسلامه عليه الذين صنّعهم على عينه ، والذين أقاموا الدين .. وأسسوا الدولة .. وأرموا طواعيت ذلك الزمان .. وفتحوا في ثمانين عاماً أوسع معاشرة الرومان في ثمانية قرون .. وكانت فتوحاتهم تحريراً لأوطان الشرق ، ولضمائر الشعوب وعقائدها من الدهر الحضاري والديني والثقافي والسياسي والاقتصادي والاجتماعي الذي دام عشرة قرون . نعم .. إنه فكرٌ شيطاني ، تلبس مذهبنا .. وليس مجرد لزوة لمؤلف هذا الكتاب .

ويشهد على هذه الحقيقة : «الكتاب العameda» لأحاديث الأصول والعقائد في هذا المذهب - [الكافي] - للكليني [٩٤١ هـ ٣٢٩ م] - الذي ينسب إلى جعفر الصادق [١٤٨ - ٨٠ هـ ٦٩٩ - ٧٦٥ م] سادس أئمته: «أن الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا تَنْهَا وَهُمْ كُفَّارٌ﴾» [آل عمران: ٩١] قد نزلت في أبي بكر وعثمان .. وكذلك آية: «﴿إِنَّ الَّذِينَ أَرْتَدُوا عَلَىٰ أَذْنِيْرِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَىُّ الْشَّيْطَنُ سُوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ﴾» [محمد: ٢٥] وأنهم آمنوا بالنبي في أول الأمر ، وكفروا حين عرضت عليهم ولایة علي بن أبي طالب .. وأنهم ارتدوا عن الإيمان في تزك ولایة علي ..» (١) .

(١) الكليني [الكافي] ج ١ ص ٤٢ . بتحقيق: على أكبر العفارى . طبعة طهران ١٣٨٨ هـ .

وأن المراد في الآية : **﴿رَبَّا أَرْبَّا الَّذِينَ أَضَلَّا نَا مِنَ الْجِنِّ وَالْأَنْسِينَ بَعْجَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْأَنْقَلَبِينَ﴾** [فصلت : ٢٩] هما أبو بكر وعمر .. <sup>(١)</sup>

وفي [شرح الكافي] يقول المجلسي - محمد باقر [١٠٧٧ - ١١١هـ / ١٦٩٨ م] : «إن الجن المذكور في الآية هو عمر ابن الخطاب . مُنْعَى بذلك لأنه كان مسيطراً ، إما لأنه كان شرك شيطان لأنه ولد زنى ، أو لأنه في المكر والخدعة كالشيطان » <sup>(٢)</sup> .

فهو موقف «مذهب .. وطائفة» متذبذب عقائد هذا المذهب وهذه الطائفة .. ويستمر هذا الموقف ثابتاً من هذه الصفة من صحابه رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ منذ تأسيس هذا المذهب وحتى هذه اللحظات .

فآية الله العظمى الإمام الخميني [١٣٢٠ - ١٤٠٥هـ / ١٩٨٩ م] يقول عن أم المؤمنين عائشة .. وعن الزبير بن العوام .. وعن طلحة بن عبيد الله « وعن معاوية بن أبي سفيان - إنهم : «أحبث من الكلاب والخنازير » <sup>(٣)</sup> !

وكذلك آية الله العظمى أبو القاسم الخوئي [١٣١٧ - ١٤١٢هـ]

(١) الكلبي [الروضة من الكافي] ج ٨ ص ٣٣٤ .

(٢) المجلسي [مرآة العقول] ج ٢٦ ص ٤٨٨ . طبعة دار الكتب الإسلامية - طهران .

(٣) الخميني [كتاب الطهارة] المجلد الثالث ص ٤٥٧ طبعة طهران - مؤسسة تنظيم ونشر آثار الإمام الخميني .

١٨٩٩ - ١٩٩٢ م ] يقول : « إنه قد ثبت بالروايات والأدلة والزيارات جواز لغرن المخالفين ، ووجوب البراءة منهم ، وإكثار السب عليهم ، والحقيقة فيهم - أي غيّرهم - لأنهم من أهل البدع والريب ، بل لا شبهة في كفرهم ، لأنه إنكار الولاية والأئمة حتى لواحد منهم والاعتقاد بخلافة غيرهم ، يوجب الكفر والزنادقة ، وتدل عليه الأخبار المتواترة الظاهرة في كفر منكر الولاية » (١) .

\*\*\*\*

فتحن - إذن - أمام مذهب .. وليس مجرد مؤلف لكتاب .. مذهب يعتقد ويتدبر بالبراءة والسب والحقيقة والتفسير والتكيّف ، لا لجمهور الصحابة فقط .. وإنما لكل من ولاهم من المسلمين .. أي لـ ٩٠ % من أمة الإسلام .. الذين يسمونهم « العامة العميماء .. التي تتدبر بدين البغال » !!

تلك هي القضية .. وهذه الحقيقة .. حقيقة « الفحش الفكري » الذي تجسّد في صفحات هذا الكتاب [ فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب ] .

- ٧ -

وأخيراً ...

فمن هو عمر بن الخطاب .. الذي افترروا عليه كلّ هذه الافتراءات ..

(١) الخواجي / مصباح الفقاهة / ج ٢ ص ١١ .

«إنه أحد أشراف قريش.. والقائم على مهمة «السفارة» لها في الجاهلية..» ولقد كان إسلامه - في السنة السادسة من الدعوة - استجابة إلهية لدعاء رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أن يهدي إلى الإسلام أحبت الرجلين إلى الله : «اللهم أعز الإسلام بأحب الرجلين إليك : عمر بن الخطاب أو عمرو بن هشام» . ولإسلامه كمل عدد المسلمين - من الرجال - أربعين مسلماً .. «وهو الذي أعز الله به الإسلام - بعد مرحلة الاستضعاف الشديدة - فجهر المسلمون يصلاتهم بعد الاستخفاء .. ولذلك سماه الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «الفاروق» .. فلقد فرق الله بإسلامه بين مراحل الدعوة إلى الإسلام ..

«وهو أول من هاجر - من مكة إلى المدينة - علانية ، متخدية ملأ قريش ، بعد أن كان المسلمين بها يهاجرون متسللين في الخفاء .. فلقد حمل سيفه وسهامه ، ومرة على ملأ قريش متخدية .. فطاف بالبيت سبعاً .. وأتى المقام فصلى .. ثم قال لملأ قريش : « شاهت الوجوه .. من أراد أن شكله أمه ، ويؤتمن ولده ، ويُرمل زوجته ، فليلقني وراء هذا الوادي » . فما بجزء واحد من ملأ قريش على اعتراض سبيله - كما يروي ذلك علي بن أبي طالب - ! وفي ذلك قال عبد الله بن مسعود : « كان إسلام عمر افتحا ، وكانت هجرته نصراً ، وكانت إمارته رحمة . ولقد رأينا وما نستطيع أن نصلى في البيت - [الحرام] - حتى أسلم عمر ، فلما أسلم عمر قاتلهم حتى ترکونا فصلينا » . « وهو أحد العشرة - المهاجرين الأولين - مؤسسة الأمراء - الذين

تحلقت بيوتهم حول مسجد المدينة ، ولها أبواب تفضي إليه .. والذين كانوا يقفون - في الصلاة - خلف رسول الله ﷺ وفي الحرب يقفون أمامه ..

• وهو الذي شهد المشاهد كلها مع رسول الله ﷺ ... وفي مقدمتها : بدرًا .. وأحدًا .. والخندق .. وبيعة الرضوان .. وخيبرًا .. والفتح الأكبر .. وحيثنا .. وغيرها . وكان أشد الناس على الكفار فيها .. كما كان القائد لعدد غير قليل من السرايا وبعوت القتال ..

• وهو أحد القلة القليلة الذين صمدوا مع رسول الله ﷺ يوم أحد .. وكان لسان المسلمين الذي تحدى أبا سفيان - قائد الشرك يومئذ - عندما صاح عقب المعركة - وكان يظن مقتل رسول الله ﷺ . - أغل هبّل ! .. فقال عمر - صالحًا - : الله أعلى وأجل . لا سواه ، قتلانا في الجنة وقتلناكم في النار ..

• وهو الذي شاعت في كتب السنة والسيرة والتاريخ يقظته وعداؤته وشدته على المنافقين .

• وهو الذي تشهد فتاواه وأقضيته ومبادراته على أنه الفقيه المألهم .

• وهو الذي شهد له السابقون إلى الإسلام والهجرة بأنه كان أزدههم في الدنيا ، وأرغمهم في الآخرة .

• وهو المؤسس للطور الجديد للدولة الإسلامية كالدولة العظمى في ذلك العصر والتاريخ .. خرج بها من شبه الجزيرة العربية ، فامتدت حدودها إلى شمالي إفريقيا .. وإلى فارس .. فقسمت العراق .. والخليج

.. وفارس .. وأذربيجان .. وأرانية .. وخوزستان .. وبلاط الجبال .. والجزيرة .. وديار بكر .. وأرمينية .. والشام .. ومصر .. وإفريقيا .. وغيرها .. حتى لقد ضمت - في عهده .. وتحت قيادته - معظم الشرق ببحاره وخليجاته وأنهاره وسهوله وأوديته وصحرائه .. وطرق التقاء القارات في العالم القديم ..

« وهو الفاتح لعواصم ذلك العالم القديم : العدائن .. والإسكندرية .. والفاتح لأولى القبليين وثالث الحرمات - القدس الشريف - ..

« وهو الذي دون للدولة الإسلامية العظمى الدواوين ، فنقلها من طور البساطة إلى مصاف الدول القائمة على ركائز المؤسسات الشورية الدستورية ..

« وهو الذي حول جزيرة العرب إلى حرم إسلامي آمن لدين الإسلام ، عندما أخرج منها غير المسلمين .

« وهو الذي فتح الطريق أمام الإسلام ، فتحول الشرق - بالسلم والموعة الحسنة - إلى قلب عالم الإسلام ، بعد أن كان مستعمرة للنصرانية الرومانية والوثنية الفارسية لعدة قرون .

« وهو الذي نصراً الأمسار في الدولة الإسلامية ، عنواناً على انتقالها من مرحلة السذاجة والبساطة إلى طور المدنية والحضارة ..

« وهو الذي حافظت جيوش الفتح - في عهده - على كل المواريث الحضارية للحضارات والديانات والثقافات التي دخلت بلادها في دولة الإسلام .

• وهو أول من دون الدواوين .. وقفن العطاء .. وجند الجنود المنظمة والمحترفة للثغور .. ووضع التقين لفلسفة الإسلام في الثروات والأموال .. وذلك عندما قال : «والذي نفسي بيده ، ما من أحد إلا له في هذا المال حق .. وما أحد أحق به من أحد .. هو مالهم يأخذونه .. وما أنا فيه إلا كأحدهم .. ولأنا أسعد الرجل وحاجته .. ووالله لو ددت أني خرجمت من هذا المال كفافاً ، لا علي ولا لي ! .. هو مالهم .. ليس لعمر ولا لآل عمر ! .. » .

• وهو أول من أنار المساجد في تاريخ الإسلام ..

• وهو - مع شرفه في قومه - القائل عن تحرير أبي بكر الصديق لبلال الحبشي : - « سيدنا أعتق سيدنا » ! ..

• وهو القائل عن علاقته بالرعية : « والله لقد لنت للناس حتى خشيت الله في اللبين .. ثم اشتدت عليهم حتى خشيت الله في الشدة . فأين المخرج ! .. » . والقائل : « لئن نمت النهار لأضيعن الرعية ، ولكن نمت الليل لأضيعن نفسي ، فكيف بالنوم مع هذين ! ? » (١) .

\*\*\*\*\*

(١) انظر في ذلك : ابن الأثير [أسد العابدة في معرفة الصحابة] [المجلد الرابع ص ١٤٥ - ١٨١ - تحقيق: محمد إبراهيم البنا ، محمد أحمد عاشور ، محمود عبد الوهاب فايد - طبعة دار الشعب - القاهرة ، وابن سعد] [الطبقات الكبرى] [ج ٢ - الفم الأول - ص ١٩٠ - ٢٧٤ - طبعة دار التحرير - القاهرة - وابن عبد الحكم [فتح مصر وأخبارها] [ص ٨١ - طبعة ليدن سنة ١٩٤٠ م .

هذا هو عمر بن الخطاب .. الذي افترى عليه المفترون .. وظلمه الظالمون .. وبغي عليه البغاء .. ضمن من بعوا عليهم من صحابة رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. أولئك الذين أعلوا منارة الإسلام .. وأورثونا أعظم النعم التي أنعم الله بها على المسلمين ، على امتداد تاريخ الإسلام ، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

وتلك بعض معالم « الفحش الفكري » و « ثقافة الكراهية السوداء » التي حملتها صفحات كتاب [ فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب ] .. إلى القراء .. والتي مُثُلَّت - وُمُثُلَّت - معاوِل هدم لوحدة الأمة ، ولكل محاولات التقرير بين الشيعة والشيعة .. ولكل المؤتمرات التي تعقد تحت هذه الشعارات ، بعيداً عن المصارحات والمكاشفات ! ..

\*\*\*\*

ولذلك : فإن التوصية لا تقف عند حدود منع هذا الكتاب من دخول مصر - التي دخلها - مع شديد الأسف - وبيع في معرض الكتاب بها - ينابير فبراير سنة ٢٠٠٨ م - .. وإنما تتضمن التوصية - فوق ذلك - نشر هذا التقرير - ملحاً لـ [ الأزهر ] .. وفي صحيفة [ صوت الأزهر ] ليكون هذا النشر :

« بياناً للناس ، يفضح هذا الفحش الفكري المسيء إلى رموز الإسلام وأئمته ودولته وحضارته ..

« وإظهاراً لحقيقة مواقف هذه الطائفة التي احترفت الافتراء على صحابة رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ورضي عنهم أجمعين .. والافتراء على أهل الشيعة

والجماعة - الذين يمثلون ٩٠ % من أمة الإسلام .. وإهالة التراب على علماء الأمة .. ومن ثم على الحضارة الإسلامية - التي صنعتها هؤلاء العلماء .. والتي تعلمت منها الدنيا - ولا تزال تتعلم حتى هذه الأيام - .. « وأيضا .. ليكون لهذا النشر - لهذا التقرير - دعوة لعقلاء هذه الطائفة وحكمائها وهم كثيرون - إلى إعلان الموقف اللائق بدعوة الوحدة الإسلامية .. والتقرير بين المذاهب الإسلامية ، إزاء هذا التحرير المتعتمد والمعلن لهذه المقاصد العظمى ، التي نحن أحوج ما نكون إلى تحقيقها هذه الأيام ..

والله من وراء القصد .. منه - سبحانه وتعالى - نستمد العون والتوفيق .

٣ جماد أول ١٤٢٩ هـ  
٨ مايو ٢٠٠٨ م

دكتور

محمد عمارة

عضو مجمع البحوث الإسلامية

بالأزهر الشريف

## المَصَادِرُ وَالْمَرَاجِعُ

١. ابن أبي الحديد شرح نهج البلاغة تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم - طبعة القاهرة سنة ١٩٥٩ م.
٢. ابن تيمية: بيان موافقة صريح المعمول لصحيح المتن قول طبعة القاهرة سنة ١٤٢١ هـ.
٣. ابن حزم: الفصل الأول في العلل والأهواه والنحل
٤. ابن كثير: المقدمة طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ.
٥. أبو حنيفة المغربي البداية والنهاية
٦. النعمان بن محمد: دعائم الإسلام تحقيق: أصف بن على أصغر
٧. د. أحمد الكاتب: السنة والشيعة: وحدة الدين . خلاف السياسة .
٨. الأفغاني - جمال الدين: الأعمال الكاملة دراسة وتحقيق: د. محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨ م.
٩. الإيجي - والجرجاني: شرح المواقف طبعة القاهرة سنة ١٣١١ هـ
١٠. الباقلاني: التمهيد تحقيق: محمد الخضرمي ، د. محمد عبد الهادي أبو ريدة . طبعة القاهرة سنة ١٩٤٧ م.



## المحتويات

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| ٥      | مقدمة                                                            |
| ١٣     | تهيد : في القضايا الخلافية المست التي باعدت بين الشيعة والسنّة . |
| ١٧     | ١ - الخلاف في الإمامة .....                                      |
| ١٧     | ٢ - الخلاف حول القرآن الكريم .....                               |
| ١٨     | ٣ - الخلاف حول الحديث النبوي الشريف .....                        |
| ١٨     | ٤ - الخلاف حول النقبة .....                                      |
| ١٩     | ٥ - الخلاف في الفقه .....                                        |
| ٢١     | ٦ - الخلاف الذي دار حول صحابة رسول الله ﷺ .....                  |
| ٢٥     | الموقف الشيعي من صحابة رسول الله ﷺ .....                         |
| ٢٧     | - نظرية الإمامية وأثرها السلي .....                              |
| ٤٣     | - ملاحظات .....                                                  |
| ٥٥     | ملحق للرد على كتاب فصل الخطاب في تاريخ قتل ابن الخطاب ..         |
| ٥٧     | تقرير مجمع البحوث الإسلامية عن الكتاب .....                      |
| ٧٩     | المصادر والمراجع .....                                           |
| ٨٠     | المخربات                                                         |

عَمَّ جَهَرَ

هذا الكتاب

لقد صرخ عن رسول الله ﷺ قوله: «من رمى مؤمناً بغير فهو  
يقتل». وإذا كان تكبير واحد من عامة المؤمنين هو قتل له...  
فما بالنا بمن يحكم بالكفر والردة والتفاق والضلال على  
صحابة رسول الله ﷺ. مكذب القرآن الذي يشرّه بالجنة...  
وتحكم بأن الله قد رضي عنهم ورضوا عنه؟! بل ويُكفر كلَّ  
من يوالي صحابة رسول الله - أي ٩٠٪ من أمّة الإسلام؟!  
إنها جريمة، ترتكبها قلة، يرتقى قادتها من هذا «الفحش  
الفكري»، الذي يقصم ظهر وحدة الأمة، ويُفتح في حصرها  
الثغرات التي ينفذ منها الأعداء!  
وللخروج من مستنقع التكبير هذا.. ولصيانته وحدة الأمة  
يصدر هذا الكتاب.

مختصر

